
  
 

Universität Luzern 

Philosophisches Seminar 

Hauptseminar Liebe in der Philosophie 

Dozentin: Dr. Lisa Katharin Schmalzried 

HS 2016 

 
 

SELBSTLIEBE – ZWISCHEN 
TUGEND UND TODSÜNDE 

Alternative Deutung eines zwiespältigen Begriffs 
  

 

Proseminararbeit  

 

Marisa Sigrist 

Zihlweid 5a, 6280 Hochdorf 

marisa.sigrist@studnet.unilu.ch 

Studentennummer: 15-206-519 

Bachelorstufe, 1. Semester Philosophie an der Universität Luzern 

 

07. Februar 2017 

mailto:marisa.sigrist@studnet.unilu.ch


Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

1 
 

Inhaltsverzeichnis 

1.Einleitung .............................................................................................................................................. 1 

2.Hauptteil ............................................................................................................................................... 2 

2.1 Kulturgeschichtlich negative Konzepte ......................................................................................... 2 

2.1.1 Griechische Antike .................................................................................................................. 2 

2.1.2 Narziss-Legende ...................................................................................................................... 2 

2.1.3 Christliche Theologie .............................................................................................................. 3 

2.1.4 Neuzeitliche Denker ............................................................................................................... 4 

2.2 Begriffsschärfung ........................................................................................................................... 5 

2.2.1 Narzissmus .............................................................................................................................. 5 

2.2.2 Egoismus ................................................................................................................................. 6 

2.2.3 Egozentrismus ........................................................................................................................ 7 

2.2.4 Selbstbewusstsein .................................................................................................................. 8 

2.2.5 Selbstinteresse ....................................................................................................................... 8 

2.2.6 Selbstachtung ......................................................................................................................... 8 

2.2.7 Selbstwertgefühl .................................................................................................................... 9 

2.3 Kulturgeschichtlich positive Konzepte .......................................................................................... 9 

2.3.1 Aristoteles und die Selbstliebe ............................................................................................. 10 

2.3.2 Harry G. Frankfurt und das liebe Selbst................................................................................ 11 

2.4 Alternative Deutung .................................................................................................................... 12 

2.4.1 Konklusion ............................................................................................................................ 14 

3.Schluss ................................................................................................................................................ 16 

4.Literaturverzeichnis ............................................................................................................................ 18 

5.Eidesstattliche Erklärung .................................................................................................................... 19 



Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

1 
 

1. Einleitung 

Die Stichwortsuche des Begriffs Selbstliebe im Duden online ergibt «egozentrische Liebe zur eigenen 

Person; Eigenliebe».1 Als Synonyme werden die Begriffe Egoismus, Eigenliebe und Selbstsucht 

vorgeschlagen. Die Wertung: eindeutig negativ. Wie kommt es, dass ein heute so populäres Thema der 

Ratgeberliteratur einen derart suspekten Ruf hat? Ein Blick in die Kulturgeschichte klärt auf: Selbstliebe 

wurde in den vergangenen Jahrhunderten immer wieder mit Laster und Frevel in Verbindung gebracht: 

Selbstliebe als Form von Narzissmus im antiken Mythos; Erhebung des Selbst als Hochmut und somit 

Todsünde in der christlichen Theologie; oder aber Selbstliebe als Neigung bei Kant, die dadurch 

moralisches Handeln verunmöglicht. Aus dieser überwiegend negativen Sicht heraus ergibt sich 

folgende Fragestellung, die in dieser Arbeit beantwortet werden soll: 

Ist ein positives Bild der Selbstliebe überhaupt möglich? 

Doch es gibt auch positive Assoziationen mit Selbstliebe: zum Beispiel Selbstbewusstsein, welches in 

populärer Ratgeberliteratur massgeblich als Erfolgsgarant dargestellt wird. Gerade in der heutigen Zeit 

scheint das eigene Selbst und die (vermeintliche?) Selbstliebe eine Art Renaissance zu erleben, schiesst 

man doch zahlreiche Bilder von sich und stellt diese mit dem richtigen Filter in soziale Netzwerke, 

schreibt Blogs über die eigene Person und präsentiert sich auf Dating-Plattformen. Und doch klebt 

auch an dieser Form des Sich-in-den-Mittelpunkt-stellens ein Hauch von Kritik: Sind wir eine 

Generation von Narzissten geworden? Oder eher Egoisten? Schnell wird klar, dass der alltägliche 

Sprachgebrauch nicht immer klar zwischen den Facetten abgrenzt.  

Bei genauerer Betrachtung zeigt sich, dass die Selbstliebe ein enormes Spannungsfeld zwischen Tugend 

und Todsünde öffnet. Einerseits hat schon Aristoteles darauf hingewiesen, wie zentral und 

grundlegend die Freundschaft zu sich selbst ist,2 andererseits fürchteten sich Menschen seit jeher vor 

Selbstüberhebung (der vermeintlichen Selbstliebe), und verdammten sie in den Untergrund.  

Ein Ziel der Arbeit ist es, verschiedene Facetten aufzugreifen, die wir alltagssprachlich mit Selbstliebe 

verknüpfen. In einem ersten Schritt werden negative Konzepte aus der Kulturgeschichte erläutert und 

ausgeführt, um in einem weiteren Schritt eine Begriffsschärfung vorzunehmen: So sollen verschiedene 

Begriffe von Selbstliebe unterschieden werden. Doch der untersuchte Ausdruck soll nicht einfach so 

stehengelassen werden. Mit Rückgriff auf zwei positive Konzepte soll in der Auseinandersetzung ein 

neues, überarbeitetes Bild der Selbstliebe herausgearbeitet werden. 

                                                           
1 Duden. Online unter  http://www.duden.de/rechtschreibung/Selbstliebe (23.01.2017). 
2 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, Hamburg: Rowohlt, 2006. S.292. 

http://www.duden.de/rechtschreibung/Selbstliebe


Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

2 
 

2. Hauptteil 

2.1 Kulturgeschichtlich negative Konzepte 

2.1.1 Griechische Antike 
In archaischer Zeit sind die Vorstellung der Liebe zu sich selbst und der Liebe zu anderen noch eng 

miteinander verbunden. Das lässt sich anhand der Bedeutungsstruktur des griechischen Wortes philos 

aufzeigen, welches zugleich «was jemandem lieb» und «was jemanden eigen» bedeuten kann.3 

In der attischen Tragödie des 5. Jahrhunderts entstehen die Ausdrücke für «sich selbst Freund sein» 

(philos hautό) bzw. «sich selbst lieben» (philein hauton), die folgende Bedeutungen haben können: 

«sein Leben lieben», «Selbstsucht / Gewinnsucht» oder «sein höheres Selbst (als Ehre) lieben». So 

wurde Selbstliebe bereits im 5. Jahrhundert v. Chr. das erste Mal in ein negatives Licht gerückt. In 

diesem Kanon ging es weiter: Im 4. Jahrhundert v.Chr. hat Platon in den Gesetzen die «allzu grosse 

Liebe zu sich selbst» als «das grösste aller Übel» verdammt. 4 

Aristoteles scheint einer der wenigen zu sein, welcher der Selbstliebe etwas Gutes abgewinnen kann. 

Er unterscheidet in der Nikomachischen Ethik zwischen dem «negativen» philautos und dem «wahren» 

philautos. Darauf werden wir später zurückkommen.5 

Im hellenistischen Zeitalter entsteht das Nomen philautia, das immer mehr die Bedeutung 

«Selbstsucht», «Habgier» oder «Stolz, Eitelkeit und Dünkel» annimmt. Die späte Stoa unterscheidet 

indes zwischen oikeiosis / philein heiauton des sogenannten «Mit sich selbst befreundet sein» / 

«Selbstliebe» und der philautia, der «Selbstsucht». Bei der Übertragung ins Lateinischen fällt das weite 

Bedeutungsspektrum jedoch in einem Begriff, amor sui, zusammen. 6 

2.1.2 Narziss-Legende 
Es überrascht wenig, dass in Anbetracht dieser frühen negativen Prägung eine Lehre in Form eines 

Mythos aufgestellt wurde. Die wohl bekannteste Fassung stammt von Ovid: Der Flussgott Kephissos 

hat die Wassernymphe Leiriope umschlungen und geschwängert. Daraus ist der schöne Narziss 

entstanden. Als seine Mutter den Seher Teiresias aufsucht, wird Narziss ein langes Leben prophezeit, 

jedoch nur unter der Bedingung, dass er sich selbst nicht erkennt.  

Als Jüngling wird Narziss auf Grund seiner Schönheit von Mädchen und anderen Jünglingen 

gleichermassen umworben. Diese weist er jedoch allesamt grob ab, so erfüllt ist er von seiner eigenen 

                                                           
3 Vgl. Fuchs, Hans-Jürgen: Entfremdung und Narzissmus. Semantische Untersuchungen zur Geschichte der 
>Selbstbezogenheit< als Vorgeschichte von französisch «amour-propre», Stuttgart: Metzler, 1977. (Studien zur 
allgemeinen und vergleichenden Literaturwissenschaft, Bd.9). S.32. 
4 Vgl. Fuchs: Entfremdung und Narzissmus, S.33f. 
5 Vgl. Fuchs: Entfremdung und Narzissmus, S.34. 
6 Vgl. Fuchs: Entfremdung und Narzissmus, S.35. 



Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

3 
 

Schönheit. So auch die Nymphe Echo, die von Hera ihrer Sprache beraubt worden ist und nur noch 

fähig ist, die letzten an sie gerichteten Worte zu wiederholen. Unfähig, ihm seine Liebe gestehen zu 

können, wird auch sie von Narziss abgewiesen. Sie zieht sich in den Wald zurück; von ihr bleibt nur ihre 

Stimme (das Echo) übrig.  

Narziss wird wegen seines Verhaltens von der vergeltenden Göttin Nemesis bestraft: Eines Tages beim 

Trinken am Teich nimmt er sein eigenes Spiegelbild wahr und verliebt sich sofort in dieses, ohne zu 

erkennen, dass er es selbst ist. Er verzweifelt regelrecht, denn das von ihm geliebte Wesen gibt weder 

Antwort, noch kann er es berühren. Narziss möchte es festhalten, was ihm jedoch nicht gelingt. 

Schliesslich ertrinkt er beim Versuch, das geliebte Wesen zu umarmen. Sein Leib wurde nie 

wiedergefunden, stattdessen erblüht an dieser Stelle eine safrangelbe Narzisse. 7 

So tragisch endet der griechische Mythos. Diese abwertende Auffassung der Selbstliebe zeigt sich bis 

heute: Im alltäglichen Sprachgebrauch bezeichnen wir auch heute noch Menschen, die sich selbst als 

besonders schön oder herausragend finden. Seine Lehre liegt auf der Hand: es kann nicht 

erstrebenswert sein, sich selbst derart zu lieben. 

Der alltägliche Sprachgebrauch von Narzissmus ist jedoch klar von der gleichnamigen 

Persönlichkeitsstörung abzugrenzen. Darauf werden wir später zurückkommen.  

2.1.3 Christliche Theologie 
In der frühchristlichen und patristischen Literatur wird der griechische philautia-Begriff mit dem 

lateinischen Begriff superbia gleichgesetzt. Ihm kommt die Bedeutung «Hochmut, Selbstüberhebung 

Eitelkeit und Stolz» zu, die im Christentum als Todsünde gelten. 8 Das Christentum erkennt die Liebe 

zu Gott und den Nächsten als legitime Form an, schliesst prinzipiell jedoch alles aus, was Selbstliebe 

heisst.9 Diese muss überwunden werden, denn sie sei es, die den Menschen von Gott fernhält.  

Denn im Zentrum der christlichen Ethik steht das Agapemotiv. Gott gilt als das höchste Prinzip, er allein 

ist gross. Der Mensch kann diese Trennlinie zwischen Gott und ihm nicht überwinden. Es ist Gott, der 

sich in Agape zum Menschen hinabsenkt. 10 

Das war jedoch nicht immer so. Im hellenistischen Zeitalter stand das Erosmotiv im Zentrum. Der 

Abstand zwischen dem Menschen und dem Göttlichen war nicht unüberwindlich; es wurde vielmehr 

                                                           
7 Vgl. Ovid: Metamorphoses (3,339-510), o.J. Online unter http://www.gottwein.de/Lat/ov/ovmet03339.php 
(05.01.2017). 
8 Vgl. Fuchs: Entfremdung und Narzissmus, S.41. 
9 Vgl. Nygren, Andreas: Eros und Agape, Berlin: Evangelische Verlagsanstalt Berlin, 1955. S.147. 
10 Vgl. Nygren: Eros und Agape, S.135ff. 

http://www.gottwein.de/Lat/ov/ovmet03339.php


Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

4 
 

eine Kontinuität angenommen. Der Mensch ist selbst mit dem Göttlichen verwandt, deshalb ist es für 

den Menschen möglich, zu immer grösserer Gottähnlichkeit emporzusteigen. 11 

Das griechisch-hellenistische Erosmotiv räumt der Selbstliebe einen zentralen Platz ein: Eros ist 

prinzipiell Selbstliebe. Eros bedeutet Begehren und Befriedigung der Sehnsucht, die im Streben nach 

dem höchsten Prinzip erreicht werden kann. Denn alles Streben nach Höherem kann zuletzt auf die 

Liebe zu sich selbst zurückgeführt werden.12 

Die christliche Theologie hat die Auffassung der Selbstliebe im europäischen Kulturraum nachhaltig 

geprägt. Wer die Herrschaft anderer über sich nicht anerkennt (auch die Herrschaft Gottes), gilt als 

hochmütig. Nächstenliebe als Tugend, Selbstliebe als Sünde. Was hat die christliche Ethik falsch 

verstanden an «Liebe deinen Nächsten wie dich selbst»13? 

2.1.4 Neuzeitliche Denker 
Auch Kant gehört zu den Denkern, welche auf Selbstliebe bestürzt reagieren. Für ihn besitzt eine 

Handlung keinen moralischen Wert, wenn ihre Motive auf das zurückführen, wozu man selbst geneigt 

ist. Wenn die Triebfeder der Handlung eine Neigung ist, dann ist es für Kant zwar eine pflichtgemässe 

Handlung, jedoch keine moralische. Er schreibt: «Ich will aus Menschenliebe einräumen, dass noch die 

meisten unserer Handlungen pflichtmässig sein; sieht man aber ihr Trichten und Trachten näher an, so 

stösst man allenthalben auf das liebe Selbst, was immer hervorsticht, worauf, und nicht auf das strenge 

Gebot der Pflicht, welches mehrmalen Selbstverleugnung erfordern würde, sich ihre Absicht 

stützet.»14 Eine moralische Handlung erhält ihren Wert also nur, wenn sie aus  Achtung vor dem 

Sittengesetz getan wird – unabhängig von unseren Neigungen. 

Das Verhältnis zwischen Selbstliebe und Nächstenliebe bleibt bis in die Neuzeit ein unauflösbarer 

Widerspruch. So auch für Nietzsche. Er war jedoch einer der wenigen, der die hochgehaltenen 

christlichen Werte als Ausdruck von Schwäche und Selbstverneinung gewertet hat. Er schreibt: «Eure 

Nächstenliebe ist eure schlechte Liebe zu euch selber. Ihr flüchtet zum Nächsten vor euch selber und 

möchtet euch daraus eine Tugend machen: aber ich durchschaue euer «Selbstloses»».15 Das 

Grunddilemma dabei ist die Annahme, dass es zwei Prinzipien gibt, die nicht miteinander vereinbar 

sind: Das eine ist «Liebe zu sich selbst», ihre Alternative «Liebe für andere». Je mehr Liebe ich der 

                                                           
11 Vgl. Nygren: Eros und Agape, S.136ff. 
12 Vgl. Nygren: Eros und Agape, S.147f. 
13 Die Bibel, Leviticus 19,18. 
14 Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (Stuttgart: Reclam, 1961), AA IV 407. 
15 Nietzsche, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen, 2. Auflage, Stuttgart: Reclam, 2008. 
S.61. 



Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

5 
 

äusseren Welt zuwende (Nächstenliebe, Liebe zu Gott usw.), desto weniger bleibt für mich -  und 

umgekehrt.16 

2.2 Begriffsschärfung 
Ein Blick in die Kulturgeschichte zeigt, unter welch angeschwärzten Mantel die Selbstliebe steckt. Bei 

genauerer Betrachtung kommt jedoch zum Vorschein, dass der alltägliche Sprachgebrauch oftmals 

unvorsichtig mit den Begrifflichkeiten umgeht. Dafür werden im Folgenden einige zentrale negative 

wie auch positive Begriffe von Selbstliebe unterschieden.  

2.2.1 Narzissmus 
Kommen wir zum Protagonisten des antiken Mythos zurück. Wie unterscheidet sich Narzissmus von 

Selbstliebe? Narziss braucht seine eigene Bewunderung, ist jedoch nicht von die Aufmerksamkeit und 

Bewunderung anderer abhängig. Wie Simon Blackburn schreibt: «He is a solitary, locked into his own 

mental world, he makes no demands on others, and has no sense of grievance when others fail to play 

their part.»17 Narziss als das Paradebeispiel eines Solipsisten: Es ist, als würden die anderen für ihn 

nicht existieren. Nur sein eigenes Ich existiert in seiner Welt.  

Narziss liebt jedoch nicht sich selbst (sein Selbst), er ist verliebt in das Bild, welches er von sich hat. Im 

heutigen Verständnis würden wir eher von Selbstbezogenheit in Verbindung mit Selbstverliebtheit 

sprechen. Er ist sich seiner Selbstverliebtheit jedoch nicht bewusst: Durch die Vergeltung Nemesis’ ist 

er unfähig, sein eigenes Selbst im Spiegelbild zu erkennen. Und das ist zugleich die Moral der Legende: 

Wer selbstverliebt ist (im Sinne des antiken Narzisses), lebt einsam – und wird an seiner Verblendung 

zu Grunde gehen. Selbstverliebtheit hat mit Selbstliebe jedoch wenig zu tun. 

Das Verständnis von Narzissmus hat sich in der heutigen Zeit durch Freuds Psychoanalyse sowie die 

moderne Psychologie gewandelt. Es werden vier Dimensionen von Narzissmus unterscheiden: 18  

• Leadership / Authority: Die Person geniesst es, als Autorität / Führungsperson angesehen zu 

werden 

• Self-Absorption / Self-Admiration: Die Person bewundert ihre eigene äussere Erscheinung oder 

Persönlichkeit. Der antike Narziss ist dieser Dimension zuzuordnen. 

• Superiority / Arrogance: Die Person überschätzt ihre eigenen Fähigkeiten und hat ein Gefühl der 

Überlegenheit und Grossartigkeit. 

                                                           
16 Vgl. Fromm, Erich: Psychoanalyse und Ethik. Bausteine zu einer humanistischen Charakterologie, in: Funk, 
Rainer (Hg.): Sammlung deutsche Gesamtausgabe, Stuttgart: Deutsche Verlagsanstalt, 1980. (Bd. 2 Analytische 
Charaktertheorie). S. 82. 
17 Blackburn, Simon. Mirror, Mirror. The Uses and Abuses of Self-Love. Princeton / Oxford: Princeton University 
Press. S. 56. 
18 Vgl. Blackburn: Mirror, Mirror, S. 56. 



Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

6 
 

• Exploitativeness / Entitlement: Die Person manipuliert sich selber, indem sie Bevorzugungen von 

anderen erwartet und andere ausnutzt. 

Ein Hauptmerkmal von Narzissmus im heutigen Sinne ist, so paradox es klingen mag, ein tiefes 

Selbstwertgefühl.19 Es handelt sich dabei um schwache, abhängige Personen, die gerade deshalb so 

nach positiver Bekräftigung und Bewunderung anderer dürsten, weil sie sich das Gefühl der 

Wertschätzung und Achtung nicht selbst geben können. 

Das drückt sich in Arroganz aus, die oft in Verbindung mit Narzissmus auftritt. Bei Hochmut oder 

Arroganz ist ein gespaltenes Verhältnis zum eigenen Selbst zu beobachten: «odi et amo» – ich hasse 

und ich liebe.20 Narzissten fühlen sich erhaben und frei, sind in Wirklichkeit jedoch abhängig von der 

Aufmerksamkeit und Bewunderung genau derer Menschen, die sie übertreffen wollen. Kant 

beschreibt es als «Ehrbegierde», in welcher wir andere anstiften wollen, sich selbst im Vergleich mit 

uns geringer zu schätzen.21 Sie ist eine Fehleinschätzung des eigenen Werts, indem man überzeugt ist, 

besser zu sein als die anderen. Das wahre Motiv liegt aber in der Steigerung des Selbstwertgefühls. 

Durch die Missachtung der eigenen Autonomie büsst man jedoch an Unabhängigkeit ein und wird 

abhängig von den Meinungen der anderen (contra antiker Narziss).  

2.2.2 Egoismus  
Egoismus stammt vom lateinischen Wort ego ›ich‹. In Wörterbüchern wird darunter ein «Denken und 

Verhalten der Selbstbezogenheit bezeichnet, wobei Eigennutz und Eigeninteresse im Vordergrund 

stehen».22  

Thomas Hobbes versteht unter Egoismus eine notwendige Bedingung, sein Selbst erhalten zu 

können.23 In seiner Naturrechtslehre beschreibt er den Naturzustand als eine Situation, in welcher die 

Güter knapp sind. Wenn Güterknappheit herrscht, kann nicht jeder haben, was er will; eine 

Konkurrenzsituation entsteht. Deshalb befinden sich die Menschen im Naturzustand in einem Krieg 

«aller gegen alle». Es herrscht ein Klima des Misstrauens, denn jeder könnte einen potentiellen Feind 

sein. Hobbes modifiziert den Egoismus als ein Recht des Individuums, im Naturzustand alles zu tun, um 

sich selbst zu erhalten – denn wir befinden uns in einem Zustand ausserhalb von Gerechtigkeit und 

Moral. Hobbes glaubt nicht, dass es ein höchstes Gut gibt, das es zu erreichen gilt (contra Aristoteles).24 

So sei es die Erhaltung und nicht die Maximierung des Guten, welche als das ultimative Ziel gelten.  

                                                           
 
20 Vgl. Blackburn: Mirror, Mirror, S. 57. 
21 Vgl. Hahn, Henning: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Gerechtigkeitstheorie, 
Berlin / New York: Gruyter, 2008. S. 84. 
22 UTB Handwörterbuch Philosophie. Online unter http://www.philosophie-woerterbuch.de (23.01.2017) 
23 Vgl. Hobbes, Thomas: Leviathan, Hamburg: Meiner, 1996 (Philosophische Bibliothek, Bd. 491). S. 107. 
24 Vgl. Hobbes: Leviathan, S.106. 

http://www.philosophie-woerterbuch.de/


Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

7 
 

Ist Egoismus gar nichts Schlechtes, sondern ein notwendiger Selbsterhaltungstrieb? Es ist ein düsteres 

Menschenbild, das Hobbes hier zeichnet. Doch wie würde er egoistische Handlungen bezeichnen, die 

über die Selbsterhaltung hinausgehen? Dies ist in seiner Naturrechtslehre nicht festgehalten. Meiner 

Ansicht nach geht Egoismus über den blossen Selbsterhaltungstrieb hinaus. 

Rousseau kritisierte das Menschenbild Hobbes’ scharf. Auch Rousseau skizziert ein Bild eines 

Naturzustandes, in welchem der Mensch ebenfalls an seinem Wohlergehen und seiner Erhaltung 

interessiert ist. Dabei empfindet er allerdings einen Widerwillen, ein fühlendes Wesen leiden zu sehen 

(contra Hobbes). 25 Er beschreibt den Zustand als ein Ruhen in uns selbst und ein Reagieren auf unsere 

natürlichen Bedürfnisse. Dieses Konzept beschreibt er als amour de soi.  

Egoismus sucht man im Naturzustand bei Rousseau vergebens. 

Die Situation im natürlichen Zustand unterscheidet sich stark von der in der modernen Zivilisation. 

Diese erzeugt nach Rousseau künstliche Bedürfnisse, sie stärke das Bedürfnis nach wechselseitiger 

Distinktion und produziere so Hochmut, Eitelkeit und Heuchelei.26 Sind wir wieder bei der modernen 

Auffassung von Narzissmus gelandet. Rousseau beschreibt dieses Konzept als amour propre. Da der 

Mensch nicht mehr in sich selbst ruhe, entfremde er sich von sich selbst.  

Was ist es denn, das Unmoralische am Egoismus? Die Kritik am Egoismus richtet sich nicht 

ausschliesslich an das Handeln aus eigenem Nutzen; das Kennen und Verfolgen eigener Ziele haben in 

einem gesunden Mass durchaus ihre Berechtigung. Das Unmoralische am Egoismus ist vielmehr das 

rücksichtslose Verhalten anderen gegenüber, indem man ihre Gleichberechtigung missachtet. 

Egoismus duldet kein Interesse neben sich.  

Egoismus geht also über den blossen Selbsterhaltungstrieb (vgl. Hobbes) hinaus. Unter Egoismus wird 

im Folgenden die Begrenztheit seiner Zwecksetzung verstanden, die nur aus den Überlegungen des 

eigenen Nutzens entspringen und die durch ihre rücksichtslosen Handlungen das Recht auf 

Selbstbestimmung anderer beschneidet. 

2.2.3 Egozentrismus 
Egozentrismus zeichnet sich durch die Begrenztheit des eigenen Horizonts aus: Man hält sich selbst für 

den Mittelpunkt der Welt und setzt alles andere nur in Beziehung zu sich.27 Dabei hält man die eigene 

Weltanschauung und Wertmassstäbe für absolut. Diese Ansicht ist zwar unmoralisch, aber nicht böse. 

Unmoralisch deshalb, weil er eine unreflektierte Haltung ist. Die Fixiertheit auf sich selbst und die 

                                                           
25 Vgl. Rousseau, Jean-Jacques: Schriften zur Kulturkritik. Über Kunst und Wissenschaft (1750), Über den Ursprung 
der Ungleichheit der Menschen (1755), 4. erw. Auflage, Hamburg: Meiner, 1983. (Philosophische Bibliothek, Bd. 
243) S.73. 
26 Vgl. Rousseau: Schriften zur Kulturkritik, S.13. 
27 Vgl. Eckardt, Bettina von: Ethik der Selbstliebe. Joseph Butlers Theorie der menschlichen Natur, Heidelberg: 
Winter Universitätsverlag, 1980. S.212. 



Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

8 
 

Ausschliesslichkeit der Selbstbeziehung bezeichnet Schmid auch als Selbstkult. 28 Dabei fehlt das 

Korrektiv der Aussenwelt, das die eigenen Anschauungen und Überzeugungen relativiert.  

2.2.4 Selbstbewusstsein 
Im alltäglichen Sprachgebrauch ist Selbstbewusstsein eine Überzeugung vom Wert der eigenen Person 

Ein hohes Selbstbewusstsein scheint dabei erstrebenswert zu sein, das Gegenteil davon wird als 

Ursache vieler Probleme angesehen. In der Philosophie bezeichnet Selbstbewusstsein das Wissen über 

die eigene Person, genauer «das Wissen und Erleben von wechselnden Bewusstseinszuständen als 

eigene, d. h. als Zustände, die auf ein einheitliches, im Wechsel der Erlebnisse als beharrend 

empfundenes Ich bezogen sind.» 29  

Das Selbstbewusstsein kommt durch Reflexion und Distanzierung von eigenen und fremden 

Erlebnissen und Vorstellungen zustande: Wir entdecken unser Selbst in der Auseinandersetzung mit 

der sozialen Welt. Das weist darauf hin, dass unser Selbstverständnis erst reziprok durch das Begreifen 

anderer Menschen und deren Verständnis von uns geschieht.  

2.2.5 Selbstinteresse 
Selbstinteresse suggeriert eine Haltung, die nur am eigenen Selbst interessiert ist (vgl. Egoismus). Das 

hat aber mit Selbstinteresse nicht viel zu tun. 

Für Spinoza ist Selbstinteresse «das dem Menschen nützliche» zu suchen: «Je mehr jemand danach 

strebt und dazu imstande ist, das ihm Nützliche zu suchen, das heisst, sein Sein zu erhalten, desto mehr 

ist er mit Tugend ausgestattet (…)»30. Das erinnert stark an Rousseaus amour de soi: Die eigenen 

Bedürfnisse wahrnehmen und verfolgen, ohne sich dabei rücksichtslos anderen gegenüber zu 

verhalten (vgl. Abschnitt 2.2.2 Egoismus).  

Im Folgenden verstehen wir unter Selbstinteresse eine Aufmerksamkeit, die dem Selbst geschenkt 

wird, um die eigenen (!) Interessen wahrnehmen und ernstnehmen zu können. Bleibt nur die Frage, 

wie die wahren Interessen und Bedürfnisse bewusstgemacht und als solche erkannt werden können. 

2.2.6 Selbstachtung  
Selbstachtung meint die eigene Gewissheit, achtenswert zu sein.31 Sie ist ein Selbstverhältnis, das sich 

in der Würde für die eigene Person und der Gleichbehandlung anderer Personen ausdrückt. Es ist die 

Achtung vor sich selbst als Mensch, der dazu in der Lage ist, seine Handlungsprinzipien mit Rücksicht 

auf die moralische Integrität anderer Menschen zu bestimmen.32 Dazu bedarf es an Bewusstsein der 

                                                           
28 Vgl. Schmid, Wilhelm: Mit sich selbst befreundet sein. Von der Lebenskunst im Umgang mit sich selbst, 
Frankfurt: Suhrkamp, 2004. S.74. 
29 UTB Handwörterbuch Philosophie. Online unter http://www.philosophie-woerterbuch.de (23.01.2017) 
30 Spinoza, Baruch de: Die Ethik. Schriften und Briefe (Stuttgart: Kröner, 1976), Teil IV, 20. Lehrsatz. 
31 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung, S.56. 
32 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung, S.38. 

http://www.philosophie-woerterbuch.de/online-woerterbuch/?tx_gbwbphilosophie_main%5Bentry%5D=970&tx_gbwbphilosophie_main%5Baction%5D=show&tx_gbwbphilosophie_main%5Bcontroller%5D=Lexicon&cHash=d2c13beb4c9bf8034be0b432f88cd2c7
http://www.philosophie-woerterbuch.de/online-woerterbuch/?tx_gbwbphilosophie_main%5Bentry%5D=419&tx_gbwbphilosophie_main%5Baction%5D=show&tx_gbwbphilosophie_main%5Bcontroller%5D=Lexicon&cHash=b4fd2b227d70952906731274b82a1f44


Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

9 
 

eigenen Interessen: rechtmässige Wünsche und Bedürfnisse sollen wahrgenommen und 

ernstgenommen werden. 

Selbstachtung geht noch einen Schritt weiter. Hahn versteht darunter, «dass wir uns selbst und andere 

für die Fähigkeit achten, ein eigenes Leben zu führen.»33 Selbstachtung wird somit zur Achtung vor der 

eigenen Selbstbestimmung. Und dies erfordert, dass man sich dafür einsetzt. Konkret bedeutet dies, 

dass die Person ihre Existenz ernst nimmt und auch bei widrigen Umständen an den eigenen Wünschen 

und Ideen festhält. 34 

2.2.7 Selbstwertgefühl 
Dem Alltagsverständnis von Selbstbewusstsein – die Überzeugung vom Wert der eigenen Person – ist 

in der Philosophie der Begriff Selbstwertgefühl zuzuordnen. Blackburn definiert es folgendermassen: 

«A sense of our own standing or self-worth is a moral stance or disposition. It refers, at least in part, 

to what we feel we deserve from other people, by way of deference, esteem, or admiration. » 35 

Zusammengefasst ist das Selbstwertgefühl die Auffassung, die soziale Anerkennung als verdiente 

Wertschätzung anzusehen.  

Das Selbstwertgefühl bedarf neben einem Selbstbewusstsein auch an Selbstachtung. Wenn letztere 

fehlt, wird eine Person die entgegengebrachte Anerkennung auch bei der Verleihung höchster 

Auszeichnung nicht in ihr Selbstwertgefühl übertragen können; denn sie sieht den Grund der 

Wertschätzung nicht als gerechtfertigt an.36  

Wer über ein tiefes Selbstwertgefühl verfügt, bleibt zur Aufrechterhaltung der Selbstachtung nur übrig, 

sich die Anerkennung durch anderen zu beschaffen. Deshalb wird ein tiefes Selbstwertgefühl in der 

(psychologischen) Literatur auch als die Ursache vieler Probleme und Störungen angesehen (vgl. 

Narzissmus). Kant sieht das Unterwerfen einer anderen Person zum Aufbessern seines 

Selbstwertgefühls als äusserst verwerflich an.37Denn so verspürt die Person keine Motivation mehr zur 

Selbstbestimmung und zur Pflege seiner Selbstachtung. Sie sichert sich so zwar sein Selbstwertgefühl, 

verspielt aber seine Selbstachtung – und wird so selbst zum Instrument eines fremden Willens. 

2.3 Kulturgeschichtlich positive Konzepte 

Selbstliebe ist ein schwieriges Thema. Das hat schon Aristoteles in seiner Schrift «Nikomachische Ethik» 

im Abschnitt über die Selbstliebe festgehalten: «Es wird aber auch die schwierige Frage aufgeworfen, 

                                                           
33 Hahn: Moralische Selbstachtung, S. 53. 
34 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung, S. 56. 
35 Blackburn: Mirror, Mirror, S.56. 
36 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung, S.58. 
37 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung, S.82. 



Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

10 
 

ob man sich selbst am meisten lieben soll oder einen anderen.» 38 Im Folgenden werden zwei positive 

Auffassungen der Selbstliebe aufgezeigt, die ein anderes Licht auf das negativ behaftete Bild der 

Selbstliebe werfen sollen. 

2.3.1 Aristoteles und die Selbstliebe 
Aristoteles führt zuerst eine Begriffsschärfung ein und unterscheidet zwischen zwei Formen der 

Selbstliebe. Unter Selbstliebe im «schlechten Sinne» versteht er Menschen, die sich selbst den 

grösseren Anteil an Geld, Ehre und körperlicher Lust zuteilen – wir würden diese Menschen vor dem 

Hintergrund unserer Erkenntnisse dem Begriff Egoismus zuteilen (oder Rousseaus’ amour propre). 

Denn sie lassen sich von Affekten leiten, die den Menschen nach Aristoteles habgierig macht.39  

Selbstliebend im «guten Sinne» nennt er Menschen, die sich dem «denkenden Teil der Seele» 

überlassen.40 Sie tun ihre Handlungen und die zugrundeliegenden Überlegungen aus eigenen Wollen 

und streben stets nach dem Guten und Werthaftem (vgl. Erosmotiv). Sie sind tugendhaft, denn sie tun 

das Richtige aus den richtigen Gründen. 

Unter Selbstliebe versteht Aristoteles eine Freundschaft zu sich selbst. Freundschaft gehört für ihn zu 

den vortrefflichsten Gütern, die es anzustreben gilt. Es ist nicht so sehr die «Nutzens- oder 

Lustfreundschaft», sondern die «wahre Freundschaft», die auf der wechselseitigen Zuwendung der 

Beteiligten um ihrer selbst willen beruht.41 Für diese gibt er fünf Merkmale an, die sowohl für die 

Freundschaft zu sich selbst, wie auch zu anderen gelten. Denn die Freundschaft zu anderen leitet sich 

nach Aristoteles aus der Freundschaft zu uns selbst ab.  

(i) Das, was gut ist oder gut erscheint um des anderen Willen tun 

(ii) Die Existenz des Freundes um seiner selbst willen wünschen 

(iii) Zusammen Zeit verbringen 

(iv) Dieselben Dingen wählen (Prinzip der Ähnlichkeit) 

(v) Freud und Leid teilen 

Die selbstliebende Person tut das, was ihr gut erscheint um des Willens ihrer eigenen Person. Sie ist an 

der eigenen Existenz interessiert (vgl. amour de soi bei Rousseau) – denn für den guten Menschen ist 

das Sein ein Gutes und jeder wünscht das Gute sich selbst. So verbringt er gerne Zeit mit sich selbst, 

da er in Übereinstimmung mit sich ist und mit ganzer Seele nach den gleichen Dingen strebt - «eine 

Seele sein», wie das Sprichwort sagt. Er teilt mit sich selbst Freund und Leid. Auf den Punkt gebracht: 

                                                           
38 Aristoteles: Nikomachische Ethik, S.298. 
39 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, S.299. 
40 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, S.290. 
41 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, S.256. 



Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

11 
 

Die fünf Merkmale der Freundschaft gelten am meisten im Verhältnis zu sich selbst. 42  So lässt sich die 

einleitend gestellte Frage, ob man sich selbst oder einen anderen am meisten lieben soll, nach 

Aristoteles so beantworten: da er sich selbst am meisten Freund ist, liebt er auch sich selbst am 

meisten. 43 

Aristoteles polarisiert stark zwischen «guten» und «schlechten» Menschen. Bei den sogenannt 

«schlechten» Menschen ist die Freundschaft mit sich selbst nicht möglich, da diese nicht in 

Übereinstimmung mit sich sind. Sie wählen das eine, das sie für angenehm halten, das jedoch schädlich 

ist für sie. Sie wenden sich an andere, um sich nicht mit sich selbst konfrontieren zu müssen. Das 

erinnert stark an das tiefe Selbstwertgefühl der Narzissten, die sich ihr Ansehen und Bewunderung von 

anderen erheischen müssen, da sie sich das Gefühl der Achtung und Aufmerksamkeit nicht selber 

schenken können. Aristoteles folgert daraus, dass der einzige Weg, sich selbst gegenüber eine 

freundschaftliche Einstellung aufzubauen, in der Bestrebung liege, gut zu sein. Denn nur wer sich selbst 

ein Freund ist, kann anderen Menschen zum Freund werden. 44 

Es ist ein Idealbild, das Aristoteles uns hier präsentiert. Eines, das wahrscheinlich nie ganz so erreicht 

werden kann und dessen Bestrebungen schnell überfordern können. Doch das ist meines Erachtens 

gerade das Ziel an einem Ideal: Werte vorgeben, an denen man sich orientieren und nach denen man 

streben kann. Falls das Ideal vollkommen erreicht wird, ist es schliesslich gar kein Ideal mehr. 

2.3.2 Harry G. Frankfurt und das liebe Selbst 
Harry Frankfurt lehnt mit seinem Bild der Selbstliebe stark an Aristoteles an. Er versteht unter dem 

Begriff ebenfalls eine Freundschaft zu sich selbst und gibt übereinstimmende Kriterien für die 

Freundschaft an. Er bezeichnet die Selbstliebe als die reinste aller Arten der Liebe: da sie unzweideutig 

ist, widerspiegelt sie das Wesen der Liebe genauer.45  

Die Selbstliebe hält er ebenfalls für eine Form der Liebe, die aus der Triebkraft des Willens und nicht 

aus den Neigungen entsteht (contra Kant). Er erläutert seine These, dass Liebe nicht Passion sei, am 

Beispiel elterlicher Liebe zu ihren Kindern. Das Sich-Sorgen der elterlichen Liebe ist unabhängig von 

irgendwelchen wertvollen Eigenschaften der Kinder. Die Eltern geben sich aus echter Liebe hin, ohne 

Intentionen oder Hoffnung auf Erwiderung dieser Liebe. Und vor allem sorgen sie sich um das geliebte 

Wesen in einer Weise, welche die wahren Interessen des Kindes schützt und voranbringt. Deswegen 

                                                           
42 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, S.290f. 
43 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, S.298. 
44 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, S.290f. 
45 Vgl. Frankfurt: Gründe der Liebe, S.87. 



Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

12 
 

berücksichtigen sie die Wünsche ihrer Kinder nur insofern, als diese ihnen helfen, ihre (langfristigen) 

Ziele zu erreichen. 46 

Das Objekt der Selbstliebe muss nach Frankfurt nicht zwingend das eigene Selbst sein. Er stellt die 

These auf, dass es noch etwas Anderes geben muss, worauf sich die Selbstliebe einer Person richten 

kann. «Die Menschen kommen nicht umhin, sich selbst zu lieben, solange sie irgendetwas lieben. Liebt 

jemand etwas, dann liebt er notwendig sich selbst. »47 

Das könnte jedoch bedeuten, dass auch eine übersteigerte Objektliebe bloss Form der Selbstliebe ist. 

Das scheint problematisch. Unabhängig davon, ob die Selbstliebe auch die Liebe zu Dingen impliziert, 

stimme ich Frankfurt jedoch insofern zu, dass die Person sich bemüht zu verstehen, was ihr wichtig ist 

(bzw. was sie liebt) und was diese Liebe erfordert. Sie ist in Übereinstimmung mit sich selbst und drückt 

dies in Selbstinteresse und Selbstachtung aus. 

Er geht noch einen Schritt weiter und stellt die These auf, dass das blosse Bemühen, nach dem zu 

suchen, was man liebt, ausreiche, um seine Selbstliebe auszudrücken. Ergo besteht die rudimentärste 

Form der Selbstliebe aus nichts anderem, als aus dem Wunsch, zu lieben.48  

Frankfurts Auffassung der Selbstliebe unterscheidet sich insofern von Aristoteles, dass er von der 

selbstliebenden Person kein tugendhaft-heroisches Bild zeichnet. Für ihn handelt es sich bei der 

Selbstliebe um einen neutralen Wert, da sie ohne spezifischen Inhalt auskommt. «Es ist nicht die 

Funktion der Liebe, die Menschen gut zu machen. Ihre Funktion ist bloss, ihrem Leben Sinn zu geben 

und es so gut für sie zu machen».49 Der Liebe bekommt so ein sinnstiftendes Element zu, indem sie uns 

mit Endzwecken versorgt. 

2.4 Alternative Deutung 
Was ist es nun, Selbstliebe? Und was bedarf es dafür? Im Folgenden werden vorhergehenden 

Erkenntnisse nochmals kurz zusammengefasst und von Selbstliebe unterschieden. Darüber hinaus soll 

ein neues, alternatives Bild der Selbstliebe abgegeben werden.  

Selbstliebe bedarf eines Selbstbewusstseins, auf welchem sie gründen kann. Das bedeutet das Wissen 

der eigenen Person als ein von anderen getrenntes, zeitlich überdauerndes und relativ beständiges 

Ich. Es ist ein reziprokes Prinzip: Durch die Wahrnehmung der anderen nehme ich mich wahr. 

Selbstbewusstsein entsteht also durch die Auseinandersetzung mit der sozialen Welt. 

                                                           
46 Vgl. Frankfurt: Gründe der Liebe, S.91f. 
47 Frankfurt: Gründe der Liebe, S.93. 
48 Vgl. Frankfurt: Gründe der Liebe, S.97. 
49 a.a.O., S.107. 



Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

13 
 

Darüber hinaus bedarf Selbstliebe an Selbstinteresse. Unter ihr verstehen wir eine Aufmerksamkeit, 

die dem Selbst geschenkt wird, um die eigenen Interessen wahrnehmen und ernstnehmen zu können. 

Frankfurt erläutert das schön am Beispiel des Sich-Sorgens der Elternliebe: Man kümmert und sorgt 

sich aus echter Liebe um die Person und will ihr das geben, was ihm guttut. Um das herauszufinden, 

bedarf es an Distanz und Reflexion: Man muss sich in das geliebte Wesen hineinversetzen und 

überlegen, was gut ist für es. So kann es besser sein, kurzfristige Neigungen zu unterbinden, um 

langfristige Ziele zu schützen. 

Darauf gründet die Selbstachtung. Sie bezeichnet die Achtung und Würde, die man dem eigenen Selbst 

entgegenbringt. Sie drückt sich im Einstehen für die eigene Autonomie aus, meint aber zugleich die 

Achtung und Gleichbehandlung anderer Personen. Selbstachtung gilt als eine Grundbedingung der 

Selbstliebe: Nur wer sich selbst respektiert und achtet, kann sich lieben. 

Das Selbstwertgefühl baut auf Selbstachtung auf. Es ist die Überzeugung vom Wert der eigenen Person 

sowie die Überzeugung der gerechtfertigten Entgegenbringung von Wertschätzung gegenüber der 

eigenen Person. Ein gesundes Selbstwertgefühl verhindert, die Aufmerksamkeit und Bewunderung 

anderer zu benötigen, um dieses kompensieren zu können.  

Nachdem wir gesehen haben, was Selbstliebe bedarf, wollen wir es nochmals abgrenzen von all dem, 

was es nicht ist: 

Selbstliebe ist nicht narzisstisch. Im antiken Sinn bezeichnet Narzissmus (heute: Selbstbezogenheit, 

Selbstverliebtheit) eine Haltung, welche die Existenz anderer Personen nicht bewusst wahrnimmt. 

Narziss ist ein Solipsist, eingeschlossen in seine eigene Welt, der die Bewunderung anderer nicht 

braucht. Selbstliebe ist jedoch keine solipsistische Haltung. Beziehung zu sich selbst ist ein reziprokes 

Prinzip: Sie basiert auf einem Selbstbewusstsein, das die Existenz anderer miteinschliesst.  

Narzissmus im modernen Sinne wird als Persönlichkeitsstörung aufgefasst. Narzissten sind in sich 

gespalten und verfügen über ein tiefes Selbstwertgefühl. Deshalb sind sie auf die Aufmerksamkeit und 

Bewunderung derer angewiesen sind, die sie eigentlich übertrumpfen wollen. Arroganz ist ein 

zentrales Element, welches Narzissmus ausmacht. Es ist der hochmütige Glaube, im Zentrum der 

Aufmerksamkeit der anderen zu stehen. Sie stellen sich selbst auf einen Sockel – ohne jedoch über ein 

stabiles Fundament (Selbstachtung, Selbstwertgefühl) zu verfügen. Selbstliebe bedarf eines gesunden 

Selbstwertgefühls. 

Selbstliebe ist nicht egoistisch, obwohl sie dem eigenen Selbst dient und nützt. Sie ist zwar an der 

Erhaltung des eigenen Selbst interessiert, übersteigt jedoch den Selbsterhaltungstrieb im Sinne 

Hobbes’. Denn Egoismus ist rücksichtslos und ignoriert, dass andere ebenso berechtigte Interessen 

haben.  



Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

14 
 

Selbstliebe ist auch nicht mit französisch amour de soi im Sinne Rousseaus’ gleichzusetzen. Das meint, 

die natürlichen Bedürfnisse der eigenen Person wahrzunehmen und angemessen auf sie zu reagieren 

(vgl. Selbstinteresse, Selbstachtung). 

Selbstliebe ist nicht egozentrisch. Sie hat zwar das eigene Selbst als Objekt ihrer Liebe, sieht dieses im 

Gegensatz zum Egozentrismus aber nicht als den Mittelpunkt der Welt. Selbstliebe setzt persönliche 

Werte und Ansichten nicht als absolut, sondern versteht unter ihnen die eigenen reflektierten 

Überzeugungen. 

In Anlehnung an Aristoteles ist es die Zwecksetzung, welche Selbstliebe von Egozentrismus 

unterscheidet: Egozentrismus ist Selbstliebe mit blossem Selbstzweck (vgl. Punkt i: das, was gut ist oder 

gut erscheint um des anderen Willen tun) Er zeichnet sich durch einen Mangel der Fähigkeit aus, sich 

in andere hineinversetzen zu können. Dies kann bedenklich sein, denn sie fördert den Einschluss des 

Selbst in sich und führt zu einem Zustand der Selbstbezogenheit (vgl. antiker Narziss). Selbstliebe 

hingegen vermittelt Ressourcen, eine Selbstbeziehung aufzubauen, die als Grundlage für die 

Zuwendung zu anderen dient. Schmid resümiert: «Wer sich auf diese Weise liebt, ist zu freien 

Beziehungen zu anderen in der Lage und bedarf ihrer nicht nur als Mittel zur Selbstfindung und 

Bedürfnisbefriedigung.»50 

2.4.1 Konklusion 
Selbstliebe ist ein reflektiertes Prinzip (vgl. denkender Teil der Seele bei Aristoteles), da sie in der 

Auseinandersetzung mit dem eigenen Selbst und den verbundenen Interessen, Werte, Einstellungen, 

Überzeugungen und Bedürfnissen entsteht. Das bedeutet aber nicht, das Selbst als innere Burg gegen 

die feindliche Aussenwelt zu schützen und nur noch mit sich selbst beschäftigt zu sein.  

Das Schlüsselelement für deren Wahrnehmung sind Selbstaufmerksamkeit und Selbstinteresse. Diese 

bedürfen vor allem Ehrlichkeit mit sich selbst.  Wilhelm Schmid spricht in diesem Zusammenhang auch 

von Selbstbesinnung: Einen Zustand, in welchem das Selbst Distanz zu sich gewinnt, um sich aus einer 

Aussenperspektive zu sehen. «Die Distanz ermöglich ein Fühlen und Überdenken dessen, was für 

wichtig und unwichtig (…) gehalten wird; ein Auseinanderlegen seiner selbst, um sich neu 

zusammenzufügen. Selbstbesinnung heisst schliesslich, wieder an den Zusammenhängen zu stricken, 

die «Sinn machen» und in deren das Netz das Selbst zu leben vermag.» 51  

Die Selbstliebe bleibt jedoch nicht bei der Beschäftigung mit sich selbst stecken. Die Selbstliebe, die 

allen Aspekten des Selbst gilt (nicht nur dem Äusseren!) dient als Einbettung des Selbst in die 

Beziehungen zu anderen und zur Welt. Durch das distanzierte Betrachten und gleichzeitig das 

                                                           
50 Schmid: Mit sich selbst befreundet sein, S.114. 
51 a.a.O., S.76. 



Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

15 
 

Hineinversetzen in die eigene Person wird Empathie eingeübt. Diese ist notwendig, um sich auch 

vorstellen zu können, was andere bedürfen. Selbstliebe wird zur Grundbedingung dafür, dass andere 

geachtet und geliebt werden können. Ganz im Sinne Aristoteles: Nur wer sich selbst liebt, ist fähig, 

andere zu lieben (vgl. Kapitel 2.3.1).  

Und wo beginnt sie, die Selbstliebe? Ist sie mit Leistung und Erwartung verknüpft? 

Selbstliebe ist vergleichbar mit dem Sich-Sorgen elterlicher Liebe: Sie ist nicht das Vergöttern des Selbst 

in einem makellosen Zustand oder stolz sein auf erbrachte Leistungen. Im Gegenteil: Selbstliebe ist 

bedingungslos und bezieht sich auf den Jetztzustand. Sie gründet auf dem Vertrauen, dass man sich 

auch in den Momenten treu bleibt, wo Ziele nicht erreicht werden.  

Unabhängig dessen kann sie uns aber anspornen, die wahren Interessen des Selbst unter den 

gegebenen Umständen zu verfolgen und zu verwirklichen. Nach Spinoza ist Selbstliebe oder 

Selbstzufriedenheit das Höchste, was wir hoffen können.52  

Nach diesen Erläuterungen wird klar, was es alles bedarf, um die eigene Person lieben zu können: 

Selbstbewusstsein, Selbstinteresse, Selbstachtung und Selbstwertgefühl scheinen Grundbedingungen 

der Selbstliebe zu sein. Darüber hinaus gibt es sicher noch weitere Faktoren, die hier nicht weiter 

erwähnt wurden und die durchaus eine Rolle spielen können (z.B. Selbstvertrauen). Es wird deutlich, 

welch hoher Anspruch Selbstliebe ist. Ist sie überhaupt möglich, oder bleibt sie ein unerreichbares 

Ideal? Ich würde sie als Ziel bezeichnen. Und Ziele bedürfen einen Aufwand: Selbstliebe erfordert 

Arbeit an sich und eine Auseinandersetzung mit anderen. Sie mag keinesfalls einfach zu erreichen sein. 

Deren Erreichung lässt sich vielleicht eher als Prozess beschreiben, vergleichbar mit dem Streben nach 

Höherem im Erosmotiv (vgl. Kapitel 2.1.3).  

Dieses hochgesteckte Ziel erscheint mir dennoch als erstrebenswert und bedeutsam, ermöglicht 

Selbstliebe doch eine bewusste und selbstbestimmte Lebensführung und vermag uns dadurch vor 

Manipulationsversuchen und unberechtigter Machtansprüchen anderer schützen. Frankfurt geht noch 

einen Schritt weiter: Er stellt die These auf, dass Selbstliebe uns mit Endzwecken versorgt, die unserem 

Leben Sinn geben. Und was Sinn macht, empfinden wir als stimmig und gut.  

Ob uns Selbstliebe glücklich zu machen vermag, ist wohl eine andere Frage; wir wollen den Bogen 

dieser Arbeit nicht überspannen. Aber sich selbst zu lieben ist nach den Erkenntnissen dieser Arbeit 

eine sehr bedeutende Angelegenheit. 

  

                                                           
52 Vgl. Frankfurt: Gründe der Liebe, S.105. 



Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

16 
 

3. Schluss 

In dieser Proseminararbeit sollten die Fragen geklärt werden, weshalb Selbstliebe derart abwertend 

geprägt ist und ob eine positive Form der Selbstliebe überhaupt möglich ist. Dazu wurden einleitend 

verschiedene kulturhistorische Konzepte vergegenwärtigt. Es wurde deutlich, welch lange Tradition 

das Wort hegt: Die ersten Belege stammen aus archaischer Zeit (und betonten damals noch die 

Natürlichkeit der Selbstliebe). In den darauffolgenden Jahrhunderten entstanden negativere Bilder 

dieses Ausdrucks: Sei es Narziss, der vor lauter Selbstverliebtheit ertrank; die Auffassung der 

christlichen Theologie, in welcher Selbstliebe als Selbstüberhebung und somit als Todsünde gilt; oder 

die Deutung Kants, der Selbstliebe als Neigungen auffasst, die wahres moralisches Handeln 

verunmöglichen. Durch den erhobenen Zeigefinger, der seit der Antike vor Selbstüberhebung mahnt, 

wurde Selbstliebe mit etwas Zerstörerischem, Gefährlichem in Verbindung gebracht. Und das klingt bis 

heute nach, wenn wir Selbstliebe mit Narzissmus oder Egoismus assoziieren. 

Mit diesen Vermischungen sollte aufgeräumt werden. Dazu wurden positive wie auch negative 

Begriffe, die wir umgangssprachlich mit Selbstliebe verknüpfen, genauer erläutert, um sie in einer 

Begriffsschärfung von Selbstliebe zu unterscheiden. Es zeigte sich, dass Selbstliebe zwar 

Selbstbewusstsein, Selbstinteresse, Selbstachtung und Selbstwertgefühl bedarf, jedoch nicht mit ihnen 

identisch ist. Genauso wenig ist sie identisch mit Narzissmus, Egoismus oder Egozentrismus.  

Mit Rückgriff auf die zwei positiven Konzepte von Aristoteles und Harry Frankfurt wurde Selbstliebe in 

ein neues Licht gerückt: In der Nikomachischen Ethik stellt Aristoteles die Liebe zu sich selbst als die 

wichtigste Form der Liebe und als grundlegend für die Beziehung zu anderen dar. Er entwirft ein 

ziemlich idealisiertes Konzept, das Harry Frankfurt aufgreift und weiterführt, jedoch nicht ganz so 

pathetisch auslegt. 

Vor diesem Hintergrund konnte ich ein neues Bild der Selbstliebe aufzeichnen. Eine Liebe, die aus der 

Selbstaufmerksamkeit entspringt: Sie ermöglicht Reflexion und Distanzierung zu sich selbst und gibt 

Aufschluss über die wahren Bedürfnisse, Interessen, Einstellungen und Werte. Selbstliebe meint ein 

bedingungsloses Sorgen um diese wahren Interessen. Sie bezieht sich auf den Jetztzustand und meint 

nicht das Hochhalten und Feiern der eigenen Person in einem makellosen Zustand. Trotzdem verfügt 

sie über ein antreibendes Element, das uns zur Verwirklichung unserer Interessen unter gegebenen 

Umständen anspornen kann. Und da sie nicht ein egoistisches Prinzip ist, sondern andere 

miteinschliesst, lässt sie sich als Grundlage für die Liebe zu anderen verstehen.  

Das warf die Frage auf, ob sie überhaupt erreicht werden kann oder ein unerreichbares Ideal bleibt. 

Im Verständnis Aristoteles’ wahrscheinlich weniger, solch hohe Ansprüche wie er an tugendhafte 



Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

17 
 

Menschen stellt. Wer weiss schon in jeder Situation das Richtige im richtigen Mass aus den richtigen 

Gründen zu tun?  

Sehen wir sie doch als hochgestecktes Ziel an, deren Erreichung bestimmt nicht einfach ist und einiges 

an Arbeit an sich und Auseinandersetzung mit der Umwelt verlangt. Und doch scheint Selbstliebe ein 

erstrebenswertes Ziel zu sein, denn sie ermöglicht eine bewusste, selbstbestimmte Lebensführung.  

Nach dieser intensiven Auseinandersetzung mit dem Begriff lässt sich die eingangs gestellte 

Fragestellung beantworten: Ja, es ist möglich, ein alternatives positives Bild der Selbstliebe 

aufzuzeichnen. 

Wahrscheinlich liegt es an der langen Wortgeschichte des Begriffs, der über die Jahrhunderte mit 

verschiedenen kulturhistorischen Konzepten in Berührung gekommen ist und dabei überwiegend 

einseitig geprägt wurde. Bei der Terminologie Freundschaft mit sich selbst würden wahrscheinlich 

weniger Glocken Alarm schlagen. Doch zieht diese alternative Begrifflichkeit bereits eine andere Frage 

mit sich: Ist Selbstfreundschaft und Selbstliebe dasselbe? Oder handelt es sich bei der Liebe um eine 

intensivere Form der Freundschaft (ganz im Sinne von Platons Stufenleiter)? Und welcher Stellenwert 

kommt der Selbstliebe zu, wenn man ein glückliches Leben anstrebt? Der Klärung dieser Frage müsste 

in einem weiteren Schritt nachgegangen werden. 

Es gab sie immer wieder, die Zweifler, die in Frage stellten, ob Selbstliebe ihrem verteufelten Ruf 

wirklich gerecht wird. Zu ihnen gehörte auch Nietzsche, der seinerzeit die christlichen Werte und die 

Verneinung des Ich in Frage stellte (vgl. 2.1.4 Neuzeitliche Denker). Oder aber auch sein etwas 

humorvollerer Zeitgenosse, Charlie Chaplin. So bleibt zur Abrundung dieser Arbeit nur noch ein Zitat:  

«Als ich mich selbst zu lieben begann, 

habe ich mich von allem befreit, was nicht gesund für mich war,  

von Speisen, Menschen, Dingen, Situationen  

und von Allem, das mich immer wieder hinunterzog, weg von mir selbst.  

Anfangs nannte ich das „Gesunden Egoismus“,  

aber heute weiß ich, das ist Selbstliebe.» 53  

                                                           
53 Chaplin, Charlie: Als ich mich selbst zu lieben begann, 1959. Online unter http://www.op-
vermittlungen.de/resources/File/charlie-chaplin-selbstliebe.pdf (23.01.17) 

http://www.op-vermittlungen.de/resources/File/charlie-chaplin-selbstliebe.pdf
http://www.op-vermittlungen.de/resources/File/charlie-chaplin-selbstliebe.pdf


Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

18 
 

4. Literaturverzeichnis 
 

Aristoteles: Nikomachische Ethik, Hamburg: Rowohlt, 2006. 
 
Blackburn, Simon: Mirror, Mirror. The uses and abuses of self-love. Princeton / Oxford: Princeton 
University Press, 2014. 
 
Chaplin, Charlie: Als ich mich selbst zu lieben begann, 1959. Online unter http://www.op-
vermittlungen.de/resources/File/charlie-chaplin-selbstliebe.pdf (23.01.17). 
 
Eckardt, Bettina von: Ethik der Selbstliebe. Joseph Butlers Theorie der menschlichen Natur, Heidelberg: 
Universitätsverlag, 1980 (Heidelberger Forschungen, Heft 23). 
 
Frankfurt, Harry G.: Gründe der Liebe, Berlin: Suhrkamp, 2014. 
 
Fromm, Erich: Psychoanalyse und Ethik. Bausteine zu einer humanistischen Charakterologie, in: Funk, 
Rainer (Hg.): Sammlung deutsche Gesamtausgabe, Stuttgart: Deutsche Verlagsanstalt, 1980. (Bd. 2 
Analytische Charaktertheorie).  
 
Fuchs, Hans-Jürgen: Entfremdung und Narzissmus. Semantische Untersuchungen zur Geschichte der 
>Selbstbezogenheit< als Vorgeschichte von französisch «amour-propre», Stuttgart: Metzler, 1977. 
(Studien zur allgemeinen und vergleichenden Literaturwissenschaft, Bd.9). 
 
Hahn, Henning: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Gerechtigkeitstheorie, 
Berlin / New York: De Gruyter, 2008. 
 
Hobbes, Thomas: Leviathan. Hamburg: Meiner, 1996 (Philosophische Bibliothek, Bd. 491). 
 
Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Stuttgart: Reclam, 1961. 
 
Nietzsche, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen, 2. Auflage, Stuttgart: 
Reclam, 2008. 
 
Nygren, Andreas: Eros und Agape, Berlin: Evangelische Verlagsanstalt Berlin, 1955. 
 
Ovid: Metamorphoses (3,339-510), o.J. Online unter 
http://www.gottwein.de/Lat/ov/ovmet03339.php (05.01.2017). 
 
Rousseau, Jean-Jacques: Schriften zur Kulturkritik. Über Kunst und Wissenschaft (1750), Über den 
Ursprung der Ungleichheit der Menschen (1755), 4. erw. Auflage, Hamburg: Meiner, 1983. 
(Philosophische Bibliothek, Bd. 243) 
 
Schmid, Wilhelm: Mit sich selbst befreundet sein. Von der Lebenskunst im Umgang mit sich selbst, 
Frankfurt: Suhrkamp, 2004. 
 
Spinoza, Baruch de: Die Ethik. Schriften und Briefe. Stuttgart: Kröner, 1976.  

http://www.op-vermittlungen.de/resources/File/charlie-chaplin-selbstliebe.pdf
http://www.op-vermittlungen.de/resources/File/charlie-chaplin-selbstliebe.pdf


Selbstliebe – Zwischen Tugend und Todsünde HS 2016, Marisa Sigrist 
 

19 
 

5. Eidesstattliche Erklärung  

Ich erkläre hiermit an Eides statt, die vorliegende Arbeit «Selbstliebe – Zwischen Tugend und 

Todsünde. Alternative Deutung eines zwiespältigen Begriffs» selbstständig verfasst, bisher weder ganz 

noch in Teilen als Prüfungsleistung vorgelegt und keine anderen als die angegebenen Hilfsmittel 

benutzt habe.  

Sämtliche Stellen der Arbeit, die benutzten Werken oder Quellen aus dem Internet im Wortlaut oder 

Sinn entnommen sind, habe ich durch Quellenangaben kenntlich gemacht.   

Hochdorf, den 07. Februar 2017 

 

Marisa Sigrist 

 


