
	 1

Busse	als	„Way	of	Life“	
	
Abschiedsvorlesung	von	Markus	Arnold	vom	26.6.2018	
	
Vorbemerkung	
	
Es	soll	hin	und	wieder	vorkommen,	dass	einem	in	einer	Vorlesung	ein	Licht	aufgeht.	
Mir	selbst	ist	das	1978	in	einer	Dogmatikvorlesung	des	Professors	Christoph	von	
Schönborn	so	gegangen,	als	es	um	das	Busssakrament	ging.	Er	erzählte	uns	von	der	
diesbezüglichen	Arkandisziplin	der	alten	Kirche.	Mehrjährige	Busse	als	öffentlicher	
Büsser,	in	dieser	Zeit	von	der	Eucharistie	ausgeschlossen,	was	darum	nicht	ganz	korrekt	
als	Exkommunikationsbusse	bezeichnet	wird,	brutale	Auflagen,	was	Fasten	und	auch	
sexuelle	Enthaltsamkeit	anbelangt.	
Dann,	oft	am	Gründonnerstag	wird	der	Büsser	im	Gottesdienst	wieder	voll	in	die	Kirche	
eingegliedert,	indem	ihm	der	Bischof	Hände	auflegt,	während	die	Gläubigen	beten.		Nun	
ist	der	Büsser	mit	der	Kirche	versöhnt	und	darf	an	der	Eucharistie	teilnehmen.	
Während	die	Studierenden	schockiert	den	Kopf	schüttelten	ob	der	harten	Bussauflagen,	
beschäftigte	mich	die	Logik	dieses	Bussprozesses.	Als	dann	der	Herr	Professor	beim	
Konzil	von	Trient	angelangt	war,	unterbrach	ich	seinen	Duktus	–	das	war	damals	gang	
und	gäbe	–	mit	der	Feststellung:	Wir	sollten	zurück	zur	Praxis	der	Alten	Kirche.	
Allgemeines	Kopfschütteln,	Arnold	–	damals	noch	Dominikaner	–	will	sich	als	Hardliner	
profilieren.	
Die	Frage	wurde	leider	nicht	beantwortet.	Mich	hat	sie	immer	wieder	beschäftigt.	Ich	bin	
überzeugt,	dass	wir	einige	gegenwärtige	Probleme	zum	Busssakrament	lösen	könnten,	
wenn	wir	uns	an	der	Logik	der	Alten	Kirche	orientieren	würden.	
Werfen	wir	also	zuerst	einen	Blick	in	die	Geschichte.	
	
1.	Busse	und	Versöhnung	in	der	frühen	Kirche	
	
Wie	schon	erwähnt	hat	die	alte	Kirche	wegen	ihrer	rigorosen	Bussauflagen	einen	
schlechten	Ruf.		Folgendes	ist	indes	festzuhalten:	
	

‐ Für	die	frühe	Kirche	war	die	Taufe	der	Ort	der	Sündenvergebung.	Adam	wurde	
abgelegt	und	Christus	angezogen.	Angesichts	der	Überzeugung,	dass	sich	die	
Wiederkunft	Christi	lediglich	verzögert	hatte,	war	ein	Busssakrament	nicht	nötig.	

‐ Natürlich	gab	es	alltägliche	Sünden.	Diese	wurden	aber	durch	Gebet,	Fasten,	
Werke	der	Nächstenliebe	und	anderes	mehr	bereut.	Das	lateinische	Wort	
Paenitentia,	das	heute	mit	Busse	übersetzt	wird,	heisst	in	erster	Linie	Reue.	Reue	
kommt	zum	Ausdruck	durch	einen	Lebenswandel,	der	sich	bessern	will.	Ein	
neuer	Lebensstil,	ein	Christian	Way	of	Life,	wird	gepflegt.	Privilegierter	Ort	der	
Versöhnung	wird	die	sonntägliche	Eucharistiefeier,	was	sich	in	den	liturgischen	
Texten	bis	heute	erhalten	hat.	Hier	werden	Sünden	vergeben	und	die	Gemeinde	
versöhnt	sich.	Pax	cum	Deo,	Pax	cum	Ecclesia	gehören	untrennbar	zusammen.	

‐ Probleme	ergeben	sich	in	der	Verfolgungszeit	im	Umgang	mit	jenen,	die	schwach	
geworden	sind,	dem	Kaiser	geopfert	haben	und	nach	der	Verfolgung	wieder	in	
die	Kirche	aufgenommen	werden	wollen.	Bald	gesellen	sich	zu	diesen	auch	
Ehebrecher	und	Mörder.	Soll	diesen	eine	zweite	Chance	gegeben	werden?	Eine	
pastorale	Linie	setzt	sich	gegen	die	Rigoristen	durch,	insbesondere	auch	darum,	
weil	immer	mehr	Taufwillige	die	Taufe	bis	ins	Alter	aufschieben.	

	



	 2

Das	Wesen	der	altkirchlichen	Busse	
	

1. Sie	ist	für	schwere	Sünden	gedacht,	meist	die	drei	Klassiker	Glaubensabfall,	Mord	
und	Ehebruch.	

2. Sie	ist	Ausdruck	der	Reue.	Paenitentia	ist	Busse,	die	Ausdruck	der	Reue	ist.	Auch	
wenn	es	auf	den	ersten	Blick	so	erscheinen	mag,	Busse	ist	nicht	Strafe.	Busse	ist	
Therapie.	Die	Strafe	ergeht	beim	jüngsten	Gericht.	Es	würde	sich	lohnen,	einmal	
der	Frage	nach	zu	gehen,	ob	mit	diesem	Konzept	nicht	modernes	Strafrecht	
vorweggenommen	wurde:	Busse	verhindert	Strafe,	diese	wird	zur	Bewährung	in	
der	Busse	ausgesetzt	und	wird	durch	einen	entsprechenden	Lebenswandel	
gegenstandslos,	eingebettet	in	die	therapeutischen	Methoden	der	frühen	Kirche.	

3. Zur	Therapie	gehören	Fasten	und	Beten,	Betreuung	durch	Priester	und	andere	
Christen.	Vor	allem	das	Gebet	der	versammelten	Gemeinde	spielt	eine	wichtige	
Rolle.	

4. Die	schweren	Sünder	werden	von	der	Kirche	nicht	ausgeschlossen,	wie	es	die	
Rigoristen	verlangen.	Sie	haben	sich	selbst	durch	ihre	Tat	ausgeschlossen	und	
können	nun	durch	die	Busse	wieder	in	die	Gemeinde	aufgenommen	werden.	

5. Die	Gemeinde	ist	an	diesem	Prozess	beteiligt.	Wohl	wird	das	Bekenntnis	vor	dem	
Bischof	abgelegt.	Anschliessend	gehört	man	in	den	Stand	der	Büsser.	Ähnlich	wie	
die	Katechumenen,	die	Taufbewerber,	verlassen	diese	nach	dem	
Wortgottesdienst	die	Kirche.	Das	hat	eine	gewisse	Logik:	Die	schweren	Sünder	
sind	sozusagen	hinter	ihre	Taufe	zurückgefallen.	Ihr	aktueller	Status	gleicht	dem	
vor	der	Taufe.	Sie	erhalten	eine	zweite	Chance.	

	
Die	Bussdisziplin	war	nicht	überall	streng.	In	der	Didaskalie,	einer	vermutlich	aus	Syrien	
stammenden	Kirchenordnung	aus	der	ersten	Hälfte	des	3.	Jh.,	wird	der	Vorgang	wie	folgt	
dargestellt:	
„...	der	Büsser	hat	zwei	bis	sieben	Wochen	lang	zu	fasten	und	zu	beten.	Während	dieser	
Zeit	wird	er	vom	Bischof	...	ermahnt,	er	darf	am	Wortgottesdienst	teilnehmen	und	wird	
vor	dem	Gebet	der	Gläubigen	(wohl	nach	einem	Gebet	für	die	Büsser	bzw.	einer	
Büssersegnung)	entlassen,	analog	der	Entlassung	der	Katechumenen.	...	die	
Rekonziliation	...	ist	ein	gottesdienstlicher	Ritus,	an	dem	die	ganze	Gemeinde	beteiligt	
ist:	Während	die	Gläubigen	beten	(wodurch	sie	ihr	priesterliches	Am,t	als	Fürbitter	
ausüben),	legt	der	Bischof,	der	in	dieser	liturgischen	Handlung	weniger	als	Gottes	
Repräsentant	als	vielmehr	als	amtlicher	Vorsteher	der	Gemeinde	verstanden	scheint,	
dem	Pönitenten	die	Hände	auf,	um	ihn	wieder	in	die	Kirche	einzugliedern,	die	
Gemeinschaft	mit	der	Kirche	wieder	herzustellen;	die	Handauflegung	teilt	die	
Gemeinschaft	des	Heiligen	Geistes	mit,	...	Die	Rekonziliation	ist	analog	zur	Initiation	
konzipiert;	...	.	Die	Gemeinde	als	Ganze	(nicht	der	Bischof	allein,	...)	nimmt	ein	verirrtes	
Glied	wieder	in	ihre	Mitte	auf.“1	
	
Halten	wir	fest:	Die	Sündenvergebung	kommt	in	der	Handauflegung	zum	Ausdruck,	
versöhnt	wird	mit	Gott	in	und	mit	der	anwesenden	Gemeinde.	Pax	cum	Deo,	Pax	cum	
Ecclesia.	
	
Es	findet	sich	ein	logischer	Versöhnungsprozess:	Eine	schwere	Verfehlung	wird	vom	
Täter	bereut.	Er	bekennt	sie	vor	dem	Repräsentanten	jener	Gemeinschaft,	die	durch	
diese	Verfehlung	mitbetroffen	ist.	Eine	Reuezeit,	Busse	genannt,	dokumentiert	die	ernste	

																																																								
1	Messner,	Reinhard:	Feiern	der	Umkehr	und	Versöhnung,	in:	GdK,	7,2,	95.	



	 3

Absicht	des	Schuldigen,	sich	wieder	in	die	Gemeinschaft	integrieren	zu	wollen.	Diese	
unterstützt	und	motiviert	den	Büsser.	Am	Ende	des	Bussprozesses	wird	er	in	einem	
feierlichen	Akt	mit	der	Gemeinde	versöhnt	und	wieder	eingegliedert.	Ich	habe	diesen	
Prozess	bewusst	„profan“	formuliert,	damit	die	Evidenz	der	Logik	offenbar	werden	
möge.	
	
Schwere	Sünde		Gewissenserforschung		Reue		Bekenntnis	(vor	dem	Bischof)		
Busszeit/Bussprozess		Versöhnung	mit	Gott	und	der	Kirche	(durch	Handauflegung	
des	Bischofs)	
	
2.	Die	Tarifbusse	der	iroschottischen	Mönche	
	
Die	Tarifbusse	der	iroschottischen	Mönche	hält	diese	Logik	noch	bei.	Nach	dem	
Sündenbekenntnis	und	der	Erfüllung	der	Bussauflage	darf	der	Poenitent	wieder	an	der	
Eucharistie	teilnehmen.	Die	Mönchsbusse	kennt	keinen	liturgischen	Ausdruck.	Eine	
Rekonziliation	findet	nicht	statt.	Sie	ist	ein	ritualisiertes	Seelsorgegespräch	unter	
Mönchen	und	hat	immer	noch	therapeutischen	Charakter.	In	diese	Praxis	werden	in	der	
durch	Klöster	geprägten	irischen	Kirche	zunehmend	auch	die	Laien	mit	einbezogen.	
Diese	beichten	bei	den	Mönchspriestern	oder	auch	Diakonen,	wenn	kein	Priester	
verfügbar	ist.	
Priester	oder	Diakone	stehen	jetzt	für	die	Kirche.	Auf	sie	wird	die	Pax	cum	Ecclesia	
reduziert.	Die	Fürbitte	der	Gemeinde	entfällt.	Die	Einzelbeichte	beginnt	sich	
durchzusetzen.	
	
Eine	weitere	Akzentverschiebung	findet	sich	bei	den	Franken,	die	an	der	öffentlichen	
Büsse	noch	festhalten.	Um	850	setzt	Erzbischof	Hinkmar	von	Reims	fest,	dass	ein	
öffentlicher	Sünder	innerhalb	von	15	Tagen	–	vermutlich	nach	vollbrachter	Tat	–	dem	
Bischof	vorgeführt	werden	muss.	Dieser		eröffnet	durch	Handauflegung	die	Busszeit.	In	
seinen	Busswerken	wird	der	Sünder	von	einem	Priester	überwacht,	der	dem	Bischof	
meldet,	wann	die	Zeit	der	Rekonziliation	festgelegt	werden	kann.	Wer	nicht	innerhalb	
von	15	Tagen	beim	Bischof	erscheint,	wird	exkommuniziert.2	
Die	Sünde	ist	hier	keine	Krankheit	mehr,	die	Therapie	erfordert.	Der	Sünder	wird	zum	
Straftäter,	der	überwacht	wird.	So	beginnt	die	Begriffsveränderung:	Busse	wird	nach	
und	nach	zu	einem	Synomym	für	Strafe.	
	
3.	Die	Busse	nach	der	Absolution	setzt	sich	durch	
	
Ein	weitere	verhängnisvolle	Entwicklung	beginnt	sich	im	9.	und	10.	Jahrhundert	zu	
etablieren:	Die	Reconciliatio,	die	Versöhnung,	die	teilweise	bereits	Absolution	genannt	
wird,	wird	mit	der	Erteilung	der	Busse	gespendet.	Damit	rückte	das	Bekenntnis	ins	
Zentrum	des	nunmehr	sakramentalen	Geschehens,	die	nachfolgende	Busse	wird	
abgewertet.	Ihr	Strafcharakter	wird	durch	die	entstehenden	Bussbücher,	welche	den	
Tarif	für	einzelne	Sünden	erklären,	offensichtlich.	Später	heissen	sie	
„Poenitentialsummen“.	Darin	ist	nun	das	Wort	Strafe,	„Poena“	explizit	enthalten.	Der	
Bussprozess	mutiert	so	zur	Wiedergutmachung	durch	ein	Busswerk	mit	Strafcharakter.	
Der	sakramentale	Charakter	wird	durch	die	beginnenden	indikativischen	
Absolutionsformeln	offensichtlich.	
Damit	verfestigt	sich	der	logische	Sündenfall	zu	etablieren:	

																																																								
2	Vgl.	ebd.	121.	



	 4

Reue	und	Bekenntnis		Busserteilung		Rekonziliation	als	Absolution		
Wiedergutmachung	(Satisfactio)durch	Verrichten	des	Busswerks.	Der	Priester	wird	zum	
Richter.	Es	ist	jetzt	weniger	von	Busse	als	von	Wiedergutmachung	die	Rede,	obwohl	eine	
solche	gerade	bei	schweren	Sünden	kaum	möglich	sein	wird.	Damit	wird	man	Luther	ins	
Messer	laufen,	weil	so	die	Werkgerechtigkeit	in	Konkurrenz	zur	Gnade	tritt.	
	
Ein	interessantes	Detail:	Durch	die	Betonung	des	Bekenntnisses	kann	dieses	im	Notfall	
auch	vor	Laien	abgelegt	werden.	So	kann	bei	Laien	gebeichtet	werden,	wenn	kein	
Priester	verfügbar	ist.	Albertus	Magnus	bezeichnet	in	dieser	Ausnahmesituation	die	
Laienbeichte	als	sakramental.	Das	Konzil	von	Trient	hat	dies	dann	im	16.	Jh.	
ausgeschlossen.3		
Nur	am	Rande	sei	vermerkt:	Bis	ins	12.	Jh.	lässt	sich	auch	eine	Praxis	feststellen,	welche	
die	Absolution	als	direkt	von	Gott	vermittelt	ansieht.	Wenn	das	gesamte	Buss‐	und	
Versöhnungsgeschehen	keinen	gemeinschaftlichen	Charakter	mehr	hat,	kann	man	Gott	
die	Sünden	bekennen,	sie	bereuen	und	direkt,	quasi	von	höchster	Instanz,	die	Vergebung	
empfangen.	Viele	Katholikinnen	und	Katholiken	werden	sich	da	heute	spontan	denken:	
„Recht	hatten	sie!“	
Allerdings	nicht	allzulange.	Die	Forderung,	dass	das	Bekenntnis	vor	einem	Priester	
abgelegt	werden	müsse,	setzte	sich	nach		und	nach	durch.	
Halten	wir	fest:	Durch	die	neue	Praxis	der	Busse	nach	der	Versöhnung,	wird	diese	zum	
Busswerk	oder	eben	zu	den	zeitlichen	Sündenstrafen.	Die	Absolution	wird	erst	gültig,	
wenn	das	Busswerk	vollzogen	und	Genugtuung	geleistet	wurde.	Zudem	wird	nun	öfters	
gebeichtet,	nicht	nur	bei	schweren	Sünden.	Da	die	Gläubigen	damals	kaum	imstande	
waren,	die	Schwere	ihrer	Sünden	zu	erkennen,	oblag	diese	Aufgabe	dem	Priester.	Nach	
wie	vor	werden	die	schweren	Sünden	gebeichtet,	einmal	im	Jahr,	vorzugsweise	vor	
Ostern.4	Aber	nach	und	nach	kommt	auch	die	Andachtsbeichte	der	leichten	Sünden	auf,	
welche	das	Konzil	von	Trient	dann	fördern	wird.	
Doch	stellten	sich	ein	neues	Problem:	Was	geschieht,	wenn	einer	sein	Busswerk	nicht	
mehr	verrichten	konnte,	z.B.	bei	einer	Beichte	auf	dem	Totenbett?		Kam	er	in	die	Hölle?	
Zum	Glück	wurde	mit	dem	Fegefeuer	ein	Ort	gefunden,	an	welchem	auch	nach	dem	Tod	
Genugtuung	geleistet	werden	konnte.	Dank	der	Erfindung	des	Ablasses	konnten	auch	
die	Angehörigen	stellvertretend	dazu	ihren	Beitrag	leisten.	
Es	wäre	uns	vermutlich	einiges	erspart	geblieben,	wenn	die	Kirche	an	der	Praxis	der	
ersten	Jahrhunderte	festgehalten	hätte.	
	
4.	Die	Beichtkrise	
	
Es	ist	Zeit,	zur	Gegenwart	vorzustossen.	Nachdem	Pius	X.	1910	mit	dem	Dekret	„Quam	
singulari“	die	Erstkommunion	auf	das	7.	Lebensjahr	ansetzte	und	die	regelmässige	
Kommunion	der	Kinder	forderte,	implizierte	dies	auch	die	frühe	und	regelmässige	
Kinderbeichte,	entgegen	der	häufigen	Praxis	der	Erstbeichte	mit	14	Jahren.	Es	ist	erlaubt	
zu	vermuten,	dass	es	dabei	in	erster	Linie	um	die	frühe,	regelmässige	Beichte	und	erst	in	
zweiter	Linie	um	die	häufige	Kommunion	ging.	
So	schrieb	Pius	X.:	

																																																								
3	Heute	stellt	sich	diese	Frage	erneut	in	einem	anderen	Kontext.	Ich	denke	da	vor	allem	
an	die	Spitalseelsorge,	die	heute	zunehmend	von	Laien	ausgeübt	wird.	(Stadt	Zürich:	
Von	23	Seelsorgenden	sind	noch	vier	Priester,	im	Kantonsspital	Luzern	nur	5	
Laienseelsorgende).	
4	Vgl.	Messner,	175.	



	 5

„Den	unschuldigen	Kindern,	die	dadurch	(den	späten	Empfang	der	Erstkommunion	
M.A.)	von	Jesus	Christus	ferngehalten	wurden,	fehlte	jegliche	Nahrung	für	ihr	inneres	
Leben.	Daraus	folgte	nicht	selten,	dass	die	Jugend	der	wirksamsten	Hilfe	beraubt	war	
und	daher	in	allerlei	Fallstricke	geriet,	die	Reinheit	verlor	und	sich	dem	Laster	hingab,	
noch	bevor	sie	die	heiligen	Geheimnisse	gekostet	hatte.	Zwar	bestand	durch	diese	
Gepflogenheit	eine	bessere	Vorbereitung	auf	die	heilige	Kommunion	und	eine	genaue	
vorangegangene	Beichte,	was	übrigens	nicht	überall	der	Fall	war,	so	darf	dabei	jedoch	
nicht	übersehen	werden,	dass	der	Verlust	der	ersten	Unschuld	ein	sehr	
bedauernswerter	Vorfall	ist.	Ein	solcher	Verlust	hätte	vermieden	werden	können,	wenn	
man	bereits	in	einem	zarteren	Alter	die	heilige	Eucharistie	empfangen	hätte.“	(Quam	
singulari,	5)	
Der	Text	zeigt	auch,	dass	der	Papst,	was	die	Sünden	anbelangte,	dabei	vor	allem	an	
sexuelle	Praxis	dachte.	Diesbezüglich	waren	schon	im	Kindesalter	schwere	Sünden	
häufig	festzustellen.	Ich	gehe	davon	aus,	dass	Pius	X.	dabei	nicht	im	Sinne	der	alten	
Kirche	an	Glaubensabfall,	Mord	oder	Ehebruch	dachte.	
	
Die	häufige	Kommunion	mit	vorangehender	Beichte	wurde	nicht	nur	bei	Kindern	zum	
Erfolgsmodell.	Ältere	Semester	erinnern	an	sich	die	abwechselnden	
Generalkommunionen	der	kirchlichen	Vereine	im	Vierwochenrhythmus:	Kinder	und	
Jugendliche	‐	Jungmänner	und	Jungfrauen	–	Männer	‐	Frauen	und	Mütter.	Am	Samstag	
wurde	gebeichtet.	Die	Standardbeichte	durfte	nicht	länger	als	5	Minuten	dauern.	Meist	
wurde	auch	immer	dasselbe	gebeichtet.	Die	Beichte	war	ein	Ritual,	das	nicht	ans	
Lebendige	ging	und	trotzdem	ein	gutes	Gefühl	vermittelte.	Die	Beichtspiegel,	an	denen	
man	sich	zu	orientieren	hatte,	waren	individualethisch	konzipiert.	Ein	sozialethisches	
Schuldbewusstsein	wurde	verdrängt.	
Auch	das	Kirchenrecht	fördert	bis	heute	die	Andachtsbeichte	(c.	988).	Sie	ist	sozusagen	
eine	Trainingsbeichte,	denn	sie	soll	auf	den	Ernstfall	der	schweren	Sünde	vorbereiten	
und	deren	Beichte	vereinfachen.	
	
Die	Krise	kam	nach	dem	II.	Vatikanum.	Auch	wenn	im	Anschluss	an	das	Konzil	versucht	
wurde,	den	therapeutischen	Aspekt	gegenüber	dem	juridischen	–	der	Beichtvater	als	
Richter	–	aufzuwerten	und	dies	auch	durch	die	Einrichtung	von	Beichtzimmern	zu	
fördern,	es	half	nichts.	Dazu	trug	sicher	die	Tatsache	bei,	dass	man	an	den	
standardisierten	Andachtsbeichten	nach	wie	vor	festhielt.	Ein	Wechsel	zu	existentiellen	
Formen	des	Beichtens	wurde	so	konkurrenziert.	Und	so	hielt	man	an	dieser	Form	bei	
jenen	fest,	wo	man	es	noch	konnte:	bei	den	Kindern.	
Wird	noch	gebeichtet?	Immer	wieder	werden	neue	Erfolge	an	der	Beichtfront	
vermeldet,	z.B.	an	Weltjugendtagen,	aber	es	fehlen	dazu	Statistiken.		
Die	Statistiken	der	Deutschen	Bischofskonferenz	erheben	Datenmaterial	zu	Taufe,	
Erstkommunion,	Firmung	und	Ehe,	aber	nicht	zum	Busssakrament.5	In	der	Schweiz	
wurde	ich	beim	Bistum	Basel	fündig.	2016	gaben	39%	der	Pfarreien	an,	dass	es	keine	
Beichtgelegenheit	gebe,	41%	bieten	diese	nur	vor	grossen	kirchlichen	Feiertagen	an.6	
Darüber,	wie	die	Angebote	in	den	Pfarreien	genutzt	werden,	erfahren	wir	nichts.	Die	
Praxisstudierenden	am	RPI	erfahren	in	ihren	Praxispfarreien	alles	Mögliche.	
Versöhnungswege	mit	Kindern	finden	fast	überall	statt,	nur	selten	wird	vor	der	
Erstkommunion	gebeichtet.	Oft	gibt	es	im	Rahmen	der	Versöhnungswege	
Einzelgespräche	mit	den	Kindern,	manchmal	sogar	mit	einem	Priester	mit	

																																																								
5 Vgl. https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/Zahlen%20und%20Fakten/Kirchliche%20Statistik/Allgemein_-
_Zahlen_und_Fakten/AH294_Zahlen-und-Fakten-2016-2017_web.pdf [29.04.2018]. 
6 Vgl. https://kirchenstatistik.spi-sg.ch/beichten-und-versoehnungsfeiern/[29.04.2018]. 



	 6

anschliessender	Absolution.	Die	Erwachsenen	findet	man	‐	nicht	mehr	so	häufig	‐	in	den	
Versöhnungsfeiern	vor	Weihnachten	und	Ostern.	
Man	kann	sich	des	Eindrucks	nicht	erwehren,	dass	die	Kinder	in	unseren	Pfarreien	zu	
den	stellvertretenden	Sündern	geworden	sind.	
Das	dürfte	auch	daran	liegen,	dass	die	Begriffe	Sünde	und	Schuld	gerne	schamhaft	
verschwiegen	werden.	Wer	schon	erlebt	hat,	wie	gereizt	Erwachsene	auf	diese	Begriffe	
reagieren	können,	kann	das	sogar	verstehen.	Dieses	Faktum	weist	darauf	hin,	dass	die	
Beichtkrise	hausgemacht	ist.	Ein	pessimistisches	Menschenbild,	das	überall	Sünde	
vermutete	und	gleichzeitig	die	Gläubigen	als	Unmündige	behandelte,	hat	dazu	geführt,	
dass	man	von	der	Auseinandersetzung	mit	diesen	Themen	schlicht	und	einfach	genug	
hatte.	Das	gilt	nicht	nur	für	die	Gläubigen,	sondern	auch	für	viele	im	
Verkündigungsdienst	Stehende.	
Das	führt	zu	einer	eigenartigen	Bestandsaufnahme:	Viele	Menschen	sind	heute	eher	
pessimistisch	gestimmt,	was	die	persönliche	Zukunft,	was	die	Vertrauenswürdigkeit	in	
die	Spitzen	von	Politik	und	Wirtschaft	oder	was	die	Zukunft	des	Planeten	Erde	generell	
anbelangt.	„Es	läuft	nicht	gut!“	Aber	niemand	ist	dafür	verantwortlich.	Nobody	is	perfect,	
aber	das	hat	keine	Konsequenzen.	
Ein	differenziertes	Menschenbild,	das	dem	Menschen	positiv	sehr	viel	zutraut,	immer	im	
Wissen,	dass	der	Mensch	auch	im	Bösen	äusserst	kreativ	sein	kann,	wäre	hier	eigentlich	
die	logische	Konsequenz.	
Es	gibt	aber	auch	noch	andere	Tatsachen:	Versöhnung	ist	ein	Thema.	In	verschiedenen	
Staaten	wurde	in	den	letzten	Jahrzehnten	die	Vergangenheit	aufgearbeitet.	Nur	eine	
versöhnte	Gesellschaft	hat	Zukunft,	will	sie	verhindern,	dass	die	alten	unheiligen	Geister	
sich	mit	Gewalt	wieder	melden.	Das	gilt	u.a.	für	Lateinamerika,	Südafrika	und	auch	
Irland.	Wir	finden	die	Aktualität	der	Versöhnung	aber	auch	im	individuellen	Bereich.	
Biographiearbeit	versucht	Einzelne	mit	ihrer	Geschichte	zu	versöhnen,	sollen	sie	im	
Alter	nicht	verbittert	vereinsamen.	
Die	Beispiele	liessen	sich	vermehren.	Was	auffällt:	Die	Versöhnungsprofis	mit	2000‐
jähriger	Tradition	spielen	da	keine	grosse	Rolle.	
Auch	die	Beichte	erhält	zunehmend	Beachtung	–	vor	allem	in	der	evangelischen	Kirche	
in	Deutschland.	Die	meisten	Bücher	zur	Beichte,	die	in	diesem	Jahrhundert	im	
deutschsprachigen	Raum	publiziert	wurden,	stammen	aus	diesem	Umfeld.	
Selbstverständlich	ist	da	die	Kinderbeichte	kein	Thema.	Es	geht	um	Seelsorge	an	
erwachsenen	Menschen.	
	
Vielleicht	sollten	wir	nicht	nur	umdenken,	das	haben	wir	eigentlich	de	facto	schon	lange	
getan,	wir	sollten	nur	auch	den	Mut	haben,	in	der	kirchlichen	Öffentlichkeit	Klartext	zu	
reden.	Damit	meine	ich	Laien,	Priester	und	Bischöfe.	
In	diesem	Sinne	nun	noch	einige	Thesen:	
 
5. Thesen 
 
1.	Mass	nehmen	an	der	alten	Kirche	
Die	Logik	des	Bussgeschehens	muss	beibehalten	werden:	Busse	steht	grundsätzlich	vor	
der	Absolution,	was	auch	zu	einem	positiven	Verständnis	von	Busse	führt.	Busse	ist	ein	
Prozess.	Dieser	kann	von	kürzerer	oder	längerer	Dauer	sein.	Ziel	ist	die	Einübung	eines	
neuen	Lebensstils	im	Sinne	einer	neuen	Identität,	welche	an	Christus	Mass	nimmt.	In	
diesem	Sinne	können	wir	Busse	auch	als	einen	neuen	Way	of	Life	bezeichnen.	Dass	dies	
nicht	Ausdruck	von	Werkgerechtigkeit	ist,	zeigte	sich	in	der	alten	Kirche	darin,	dass	die	
Gemeinde	die	Büssenden	motiviert	hat	und	für	sie	gebetet	hat.	Biblisch	gesehen:	



	 7

Erkenntnis,	Reue	und	Umkehr	des	verlorenen	Sohnes	standen	ebenfalls	bereits	unter	
den	Vorzeichen	der	Gnade.	
In	diesem	Sinne	ist	das	Bemühen	um	einen	christlichen	Lebensstil	natürlich	eine	
Lebensaufgabe.	Busse	im	positiven	Sinne	ist	so	nie	abgeschlossen.	Aber	es	gibt	immer	
wieder	Momente,	wo	es	sinnvoll,	eine	Etappe	abzuschliessen	durch	Zeichen	und	Riten	
der	Versöhnung.	
Dass	die	Versöhnung	Frucht	der	Busse	ist,	zeigt	sich	auch	im	Alltag.	Wenn	eine	Mann	
seine	Frau	betrogen	hat,	kriegt	er	die	Vergebung	für	sein	Handeln	–	wenn	überhaupt	–	
nicht	auf	Vorschuss.	Er	muss	sich	bessern	und	durch	seinen	geänderten	Lebensstil	neues	
Vertrauen	aufbauen.	Ohne	das	ist	Versöhnung	nicht	möglich!	
	
2.	Das	Busssakrament	ist	kein	Kindersakrament	
	
Das	Busssakrament	markiert	den	Abschluss	eines	längeren	Bussweges	für	diejenigen,	
die	ihre	Identität	schwer	beschädigt	haben.	Ich	benutze	hier	bewusst	einen	
Sündenbegriff,	der	die	Erfahrung	der	Nichtidentität	zum	Ausdruck	bringt.	Es	geht	dabei	
nicht	um	einzelne	Sünden,	sondern	um	die	Erfahrung	der	Sünde,	als	Entfremdung	von	
Gott	und	den	Menschen,	wofür	nach	wie	vor	Adam	und	Eva	paradigmatisch	stehen:	Ihre	
fraglose	Identität	ist	durch	den	Sündenfall	verloren	gegangen.	Sie	müssen	sich	ver‐
kleiden	und	verstecken	sich	vor	Gott.	
Es	geht	bei	wirklich	schweren	Sünden,	welche	meine	christliche	Identität	in	Frage	
stellen,	selten	nur	um	eine	einzelne	Tat,	es	geht	meist	um	eine	verhängnisvolle	
Lebensphase	der	Entfremdung.	Neue	gelungene	und	letztlich	geschenkte	Identität,	im	
Sinne	einer	Selbstverwirklichung,	die	mit	dem	paulinischen	Taufbild	des	„Christus	
Anziehens“	ihre	theologische	Deutung	erhält,	ist	Ausdruck	des	nie	abgeschlossenen	
Bussweges.	Dieser	ist	auch	durch	die	sakramentale	Vergebung	der	Sünden	und	der	
Versöhnung	mit	Gott	und		der	Kirche	auf	einem	Höhepunkt		gekennzeichnet.	
Das	Bussakrament	setzt	mündige	Reflexion,	Gewissenserforschung,	Reue	und	
Bekenntnis	voraus	und	damit	auch	ein	Identitätsbewusstsein,	das	bei	Kindern	nur	in	
seltenen	Fällen	vorhanden	sein	dürfte.	Das	Busssakrament	sollte	wie	in	der	alten	Kirche	
die	ausserordentliche	Form	der	Versöhnung	darstellen,	bei	den	sogenannten	schweren	
Sünden.	
Nach	wie	vor	wird	immer	wieder	gesagt,	schon	Kinder	seien	zur	schweren	Sünde	fähig.	
Tatsächlich,	das	waren	wir	früher	alle.	Im	Beichtunterricht	lernten	wir	schon	als	Kinder,	
dass	die	schwere	Sünde	im	Schlafzimmer	und	an	jedem	Kiosk	auf	uns	lauert.	Wir	lernten	
Bagatellen	so	aufzubauschen,	dass	wir	tatsächlich	meinten,	wir	hätten	nun	schwer	
gesündigt.	Die	Kirche	hat	es	verstanden,	uns	zuerst	unnötige	seelische	Nöte	und	Ängste	
anzuhängen,	um	uns	diese	nachträglich	zuletzt	in	der	Beichte	grosszügig	wegzunehmen.	
Nicht	zuletzt	wegen	solcher	Mechanismen	haben	sich	dann	im	Erwachsenenalter	viele	
von	der	Beichte	abgewendet.	
	
3.	Wir	brauchen	eine	neue	Versöhnungskultur		
	
Die	alte	Kirche	kannte	viele	Gelegenheiten	der	alltäglichen	Busse	und	auch	der	
Versöhnung.	Schriftlesung,	Gebet,	tätige	Nächstenliebe	und	anderes	mehr	gaben	dem	
Ausdruck.	Insbesondere	die	Sündenvergebung	und	die	Versöhnung	in	der	sonntäglichen	
Eucharistie	ist	hier	hervorzuheben.	Das	gilt	es	wieder	zu	kultivieren.	Um	es	
provozierend	zu	sagen:	Wenn	einmal	sicher	nicht	gebeichtet	werden	muss,	dann	vor	der	
Erstkommunion.	Die	versöhnende	Kraft	der	Eucharistie	muss	aber	zwingend	in	der	
Erstkommunionkatechese	ihren	Platz	haben.	



	 8

Aus	diesem	Grunde	sind	auch	Versöhnungsfeiern	mit	sakramentaler	Lossprechung	
theologisch	gesehen	ein	Unsinn.	Vor	allem	dann,	wenn	einleitend	noch	gesagt	wird,	
schwere	Sünden	müssten	zusätzlich	separat	gebeichtet	werden.	Generalabsolutionen	
führen	zudem	zu	einem	magischen	Verständnis	Busssakramentes.	
	
4.	Wir	brauchen	Versöhnungswege	mit	sozialethischen	Schwerpunkten	
	
Was	not	tut,	sind	Versöhnungswege	für	Erwachsene.	Mir	wäre	an	dieser	Stelle	die	
Bezeichnung	Bussweg	lieber.	Wir	sollten	unterscheiden	zwischen	Busswegen,	
Bussgottesdiensten	und	Versöhnungsfeiern.	Auch	der	Begriff	„Bussfeier“	ist	absurd.	
Busse	kann	doch	nicht	gefeiert	werden,	sie	will	prozesshaft	gelebt	sein.	
Gemeinsame	Bussgottesdienste	machen	dagegen	Sinn.	Sie	dienen	der	
Gewissenserforschung	und	markieren	so	den	Beginn	von	Busswegen.	Die	Versöhnung	
kann	später	in	einem	speziellen	Gottesdienst	oder	in	der	sonntäglichen	Eucharistiefeier	
erfolgen.	Was	zu	vermeiden	ist,	ist,	dass	das	volle	Programm	in	ein	und	demselben	
Gottesdienst	durchgezogen	wird,	wie	es	heute	leider	gang	und	gäbe	ist.		
Für	Erwachsene	beinhalten	solche	Bussgottesdienste	auch	die	Chance,	dass	sie	nicht	
einfach	einen	adaptierten	Beichtspiegel	herunterbeten	im	Sinne	einer	Checkliste	
möglicher	individueller	Sünden.	Bussgottesdienste	sollten	die	Akzente	auf	jene	
Schuldzusammenhänge	legen,	in	die	wir	als	Gemeinschaften	verstrickt	sind.	Ihre	Chance	
besteht	im	gemeinsamen	sozialethischen	Bilanzieren.	
	
Für	Kinder	sieht	es	etwas	anders	aus.	Zwingend	ist	allerdings,	dass	eine	
Versöhnungskultur	der	Erwachsenengemeinde	besteht,	auf	die	auch	Kinder	hingeführt	
werden	können,	damit	Kinder	nicht	weiterhin	die	stellvertretenden	Sünder	unserer	
Pfarrgemeinden	sind.	Für	Kinder	macht	es	allerdings	ihrem	Alter	entsprechend	Sinn,	
dass	Gewissenserforschung,	Reue,	Busse	und	Versöhnung	z.B.	an	ein	und	demselben	
Nachmittag	stattfinden.	
	
5.	Die	Fastenzeit	muss	liturgisch	neu	gestaltet	werden	
	
Ich	möchte	dies	zum	Schluss	am	Beispiel	der	vorösterlichen	Busszeit	konkretisieren.	Der	
Bussgottesdienst	par	excellence	ist	der	Gottesdienst	am	Aschermittwoch.	Hier	findet	die	
gemeinsame	Gewissenserforschung	statt.	Als	Ausdruck	der	Reue	macht	ein	
Schuldbekenntnis	ebenfalls	Sinn.	Den	Abschluss	bildet	der	Start	des	Bussweges	durch	
das	ausdrucksstarke	Ritual	des	Aschekreuzes.	Auf	eine	anschliessende	Eucharistiefeier	
sollte	verzichtet	werden.	
Dann	kommt	die	Busszeit,	die	sowohl	individuell	als	auch	gemeinschaftlich	gestaltet	
werden	kann.	Fastenopfer	und	andere	Organisationen	bieten	dazu	Hilfen	an.	
Das	gemeinsame	Lesen	der	heiligen	Schrift,	biographisch	orientierte	Gesprächsgruppen,	
Pilgerwanderungen,	Fastenwochen,	Fastenaktionen	und	vieles	mehr	setzen	markante	
Zeichen	auf	dem	Weg	nach	Ostern.	
Der	Versöhnungstag	in	der	alten	Kirche	war	der	Gründonnerstag.	Das	macht	auch	heute	
noch	Sinn.	Wenn	wir	uns	der	versöhnenden	Kraft	der	Eucharistie	wieder	vermehrt	
bewusst	werden	wollen,	sollte	die	Erinnerung	an	die	Einsetzung	der	Eucharistie	auch	
ein	Versöhnungstag	sein.	
Leider	ist	dieser	Akzent	in	der	aktuellen	Liturgie	verlorengegangen.	
Warum	nicht	trotzdem	ein	Schuldbekenntnis	mit	deprekativer	Lossprechung	etwas	
ausführlicher	gestalten?	Warum	nicht	bei	der	Fusswaschung	auf	christliche	Identität	



	 9

verweisen?	Warum	nicht	beim	Friedensgruss	das	„Pax	cum	Deo	–	Pax	cum	ecclesia“	
hervorheben?	
In	dieser	Form	hätte	„Busse	als	Way	of	Life“	einen	festen	Sitz	im	Kirchenjahr	und	in	der	
Gemeinde	der	Erwachsenen.		Dies	scheint	mir	eine	bessere	Vorbereitung	auf	den	
Ernstfall	der	schweren	Sünde	zu	sein	als	die	Andachtsbeichte	von	Kindern.	In	diesem	
Sinne	ist	es	dringend	notwendig,	dass	in	unseren	Pfarreien	die	Versöhnungskultur	
insgesamt	zum	Thema	wird.	
	
	


