Religion

Ansehen und Sichtbarkeit

Religion, Immigration und reprisentative Sakralbauten in Westeuropa

Beim Bau eines erkennbar religiosen Gebdudes stofen nicht etablierte Religionsge-
meinschaften oft auf Schwierigkeiten. Die entscheidenden Weichen werden vor der
Einreichung des Baugesuchs im sozialen Verhdltnis zur Umgebung gestellt, wie neu-

ere Forschung zeigt.

Neu erbaute religiose Gebaude erfreuen und sind Anlass zu
Stolz - oder sie veriargern und werden als Bedrohung und Ge-
fahr gesehen. Die neue Grofimoschee in Duisburg-Marxloh
und die im Bau befindliche grofie Moschee in Koln-Ehrenfeld
liegen geographisch nicht einmal 100 Kilometer voneinander
entfernt. Die Reaktionen auf
die  zwei

Martin Baumann (geb. 1960)
ist Professor fiir Religionswis-
senschaft an der Universitit
Luzern, seit 2010 auch deren
Prorektor Forschung. Seine
Schwerpunkte in Lehre und
Forschung sind Themen von
Migration, Religion und Integ-
ration, Religionspluralismus
und die Verbreitung buddhis-
tischer und hinduistischer
Traditionen im Westen.

Sakralgebaude
konnten jedoch nicht unter-
schiedlicher sein. Wahrend
in Koln eine Biirgerinitiative
vehement gegen den Bau
protestierte, weihten Mus-
lime in Duisburg im Oktober
2008 im Beisein des Minis-
terprasidenten und vieler
Honoratioren den représen-
tativen Kuppelbau mit hoch

Andreas Tunger-Zanetti (geb.
1961) koordiniert das Zent-
rum Religionsforschung der
Universitit Luzern.

aufragenden Minaretten ein.
Die kontriren Deutungen
und Wahrnehmungen neuer
von Minderheiten erbauter
sichtbarer Sakralbauten
fihrten in der Schweiz zu dhnlichen Mustern - jiingst gar bis
hin zu einer Volksabstimmung und dem Bauverbot von Mina-
retten (vgl. HK, Januar 2010, 7{t.).

Neue Offentlichkeit

Die neue Offentlichkeit von jiingst erbauten Sakralbauten
kommt nicht von ungefihr: Seit dem spaten 20. Jahrhundert
haben Religion und Religionen generell im Zuge von Immig-
rationen und religiéser Pluralisierung verstarkt mediale und
gesellschaftspolitische Aufmerksambkeit erhalten. Vielmehr
noch: Religion ist im frithen 21. Jahrhundert zu einem kontro-
vers diskutierten Gegenstand von Medien und Tagespolitik
geworden. Anders als noch in den siebziger und achtziger Jah-
ren ist Religion zuriick in der gesellschaftlichen Offentlichkeit
und nicht mehr wie zuvor vorwiegend auf den Bereich des Pri-
vaten begrenzt. Das bereitet vielen Biirgerinnen und Biirgern
in Landern Westeuropas offenbar Angst — sie orten in der
neuen Offentlichkeit von Religion(en) eine Gefihrdung des

HERDER KORRESPONDENZ 65 8/2011

sidkular verfassten Rechtsstaates und eine Storung des Herge-
brachten.

Auch der Bau von Gotteshdusern und deren symbolhafte Ar-
chitektur haben zu vielfiltigen Diskussionen, gelegentlich gar
zu scharfen Kontroversen gefithrt (vgl. HK Spezial 2-2009,
Die unbekannte Religion. Muslime in Deutschland, 20ff.; HK
Mirz 2005, 140ft.; September 2004, 4521f.). Wichtig ist: Erst
das Heraustreten aus der Unsichtbarkeit in die Arena des Of-
fentlichen, den von allen geteilten Raum hat die neuen Religi-
onsbauten zu einem ,,Problem" oder aber zu einem gefeierten
Ort des Stolzes werden lassen. An dieser deutlichen Entgegen-
setzung zeigt sich, dass der gesellschaftlich 6ffentliche Raum
nicht bedeutungslos oder ,neutral® ist. Zwar ist er als physi-
scher Raum im Prinzip allen Menschen gleichermaflen zu-
ganglich, jedoch unterliegt seine Gestaltung gesetzlicher und
sozialer Regulierung: Niemand kann im offentlichen Raum
ohne Weiteres beliebige Tétigkeiten entfalten oder ihn durch
beliebige Bauten dauerhaft gestalten.

Der Zugang zu den im Prinzip erlaubten Moglichkeiten ist da-
bei nicht fiir alle gesellschaftlichen Gruppen gleich einfach
realisierbar, ja wird ihnen mitunter schlicht verwehrt. Waren
es vor hundert Jahren Arbeiter und Frauen, so streben gegen-
wirtig die vor 30 oder 40 Jahren nach Westeuropa zugewan-
derten Minderheiten danach, mit einer gewissen Selbstver-
standlichkeit 6ffentlich prasent und représentiert zu sein.

Offentlicher Raum: Das sind nicht nur konkrete Orte, Plitze,
Mirkte oder Straflen, sondern ist auch ein semantisches, be-
deutungsgeladenes Terrain, in dem unterschiedliche soziale
Gruppen mehr, andere weniger sichtbar und damit wahr-
nehmbar sind. An den in Westeuropa liangst etablierten An-
spriichen im 6ffentlichen Raum haben religiése Bauten einen
groflen Anteil, Kirchtiirme pragen landliche Gebiete und die
Stidte auch heute noch stark. In Kirchen und andern Sakral-
gebduden wird Religion materiell greifbar und sichtbar.

Auch wenn Kirchen und Tempel nicht fiir alle Religionen im
selben Mafd unabdingbar fiir die Durchfithrung von Riten und
religiosen Handlungen sind und nicht im gleichen Maf3 als
»heilig“ angesehen werden, bilden sich doch in allen Religio-
nen entsprechende sakrale Orte heraus. Religionen erfiillen fiir
ihre Anhéingerschaft — und erst recht fiir Immigranten, die um

407



Religion

die Bewahrung ihrer (nicht nur religiésen) Identitét besonders
ringen - stets eine wichtige Funktion als Orientierungshilfe.
Diese kommt wesentlich iber Symbole zum Ausdruck. Religi-
Ose Gebidude werden so zu Orten, an denen sich Symbolik dau-
erhaft sichtbar und fiir andere wahrnehmbar duf3ert.
Wihrend jedoch der innere Bezirk in erster Linie der eigenen
Klientel zugewandt ist, sendet das Auflere Botschaften in den
oOffentlichen Raum - und zwar sowohl an die Mitglieder der
eigenen Glaubensgemeinschaft als auch an die weitere gesell-
schaftliche Umwelt. Das beginnt bei der Lage, ob zentral oder
peripher, und geht iiber die Grofe von bescheiden bis monu-
mental beziehungsweise zur stilistischen Ausgestaltung: diese
kann traditionell oder modern, auffillig oder unscheinbar,
kiinstlerisch oder funktional sein.

Die Symbolik selbst ist schwankend und schwer fassbar, da sie
vom komplexen und meist impliziten Wechselspiel zwischen
Ubereinkunft, individueller Aneignung, Neu- und Uminter-
pretation lebt: Wahrend der eine im Minarett den auf Gott
verweisenden Finger oder das Sinnbild von Gottes Einheit
sieht, erklart es ein anderer zur Speerspitze aggressiven Erobe-
rungswillens. Nach wenigen Generationen kann jede solche
Lesart vergessen und eine neue, vormals vollig abwegige vor-
herrschend sein.

Kuppel - Tempel - Minarett

Religiose Bauten in den meisten Landern Westeuropas werden
praktisch erst zum Thema, wenn die Sakralbauten als solche
durch ihre Symbole und Symbolik offentlich erkennbar sind.
Unsichtbare religiose Versammlungsstitten, sei es die so ge-
nannte Hinterhofmoschee oder der in einer Werkhalle nicht
erkennbare Hindutempel, bilden kein Thema in den Medien
und damit in der Offentlichkeit. Warum also formiert sich in
manchen Féllen Widerstand gegen ein religioses Bauprojekt
- in anderen hingegen nicht? Hier setzt das Dokumentations-
und Forschungsprojekt ,,Kuppel - Tempel - Minarett“ an. Das
Projekt hat alle seit 1945 erbauten Religionsbauten in der
Schweiz dokumentiert.

Literatur:

— Martin Baumann, Andreas Tunger-Zanetti: ,Wenn Religionen
Hauser bauen. Sakralbauten, Kontroversen und offentlicher Raum in
der Schweizer Demokratie®, in: Martin Baumann und Frank Neubert
(Hg.), Religionspolitik - Offentlichkeit - Wissenschaft. Studien
zur Neuformierung von Religion in der Gegenwart, Ziirich 2011,
151-188

- Martin Baumann und Andreas Tunger-Zanetti: ,,Migration und
religiése Bauten - zur Neuaushandlung des 6ffentlichen Raums, in:
Kunst und Kirche, Nr.4/2008, 32-39

- ,Kuppel - Tempel - Minarett. Religiose Bauten zugewanderter Reli-
gionen in der Schweiz®, Informationsprospekt und Webportal unter:
www.religionenschweiz.ch/bauten

408

Im Vergleich der unterschiedlichen Sakralbauten lassen sich
tibergreifende Beobachtungen und Tendenzen festhalten: Bei
der Bautatigkeit lassen sich zwei Phasen feststellen. In der ers-
ten Phase (1953 bis 1985) entstand etwa alle drei Jahre ein
neues Gebiude, wihrend in der zweiten Phase (seit 1995)
durchschnittlich ein Gebaude pro Jahr entsteht.

Es fallt auf, dass neue Sakralbauten zunichst vorwiegend in
den stadtischen Grofiraumen Ziirich und Genf erbaut wurden.
Mit der Zeit aber befinden sich die Standorte immer haufiger
in Kleinstadt- und Agglomerationsgebieten. Sehr unterschied-
lich war die Realisierungsdauer der Projekte. Von der ersten
Idee bis zur Einweihung liegt die Spannweite zwischen nur 15
Monaten bis hin zu Gber zwei Jahrzehnten, der Durchschnitt
bei knapp zehn Jahren.

Die reine Bauzeit betrug im Durchschnitt knapp drei Jahre,
variierte aber ebenfalls erheblich (6 Monate bis 11 Jahre). Ver-
z0gernd wirkten nicht nur 6ffentliche Kontroversen und Ein-
sprachen, sondern auch behérdliche Einwinde und Schwie-
rigkeiten bei der Finanzierung sowie bei der Beschaffung von
Handwerkern und Baumaterial aus dem Ausland. Zugleich
zeigt sich jedoch, dass die Mehrheit der neuen Bauten auf we-
nig bis gar keinen Widerstand stiefl. Schweizer Stadtprisiden-
ten feierten die 1963 in Ziirich und 1978 in Genf erbauten
Moscheen mit Minarett seinerzeit sogar als Zeichen von Welt-
offenheit und Internationalitit der zwei Handelsstadte. Seit-
dem sind jedoch unter anderem die Islamische Revolution in
Iran 1979, zwei Golfkriege, die Attentate vom 11. September
2001 sowie die Bombenanschlige 2004 in Madrid und 2005 in
London geschehen und prigen zunehmend den neuen gesell-
schaftlichen Diskurs iiber die Rolle von Religion und ,,den®
Islam im Besonderen.

Dieses zeigt sich in der Schweiz exemplarisch an der unter-
schiedlichen Wahrnehmung und Beurteilung neuer religioser
Bauten: Im bernischen Stadtchen Langenthal fithrten Planung
und Bau des indisch-exotischen Sikh-Gurdwaras zu keinerlei
Kontroversen. Zwei geplante Minarette, das eine in derselben
Kleinstadt, das andere 15 Kilometer entfernt, sahen sich je-
doch mit heftigem Widerstand seitens der Nachbarn und Ge-
meindevertreter konfrontiert.

Die Kontroversen in den Jahren 2005 und 2006 bildeten den
Anlass fiir die nachfolgend national orchestrierte Kampagne
rechtskonservativer Parteien zum Verbot des Baus von Mina-
retten. Teile der Mehrheitsgesellschaft legten die geplanten
Minarettbauvorhaben als Ausdruck eines aggressiven An-
spruchs und latenter Unterwanderungsabsichten aus. Ob die
Bauherrschaft tatsachlich einen solchen Anspruch ausdrii-
cken oder nur religiése Unverwechselbarkeit und damit Iden-
titat markieren will, ist zunachst unerheblich.

Nach Religionen geordnet fithren die diversen in die Schweiz

immigrierten orthodoxen Kirchen mit zehn Gebduden (da-
runter vier Umbauten) das Feld klar an. In der Mittelgruppe

HERDER KORRESPONDENZ 65 8/2011



Religion

(je vier Gebdude) finden sich Moscheen, Synagogen und bud-
dhistische Zentren, wihrend es erst je einen Mormonentem-
pel, Sikh-Gurdwara und Hindutempel (im Bau) gibt.
Architektonisch orientieren sich die Neubauten meist an klas-
sischen Vorbildern aus der Herkunftskultur: Orthodoxe Kir-
chen haben eine oder mehrere Kuppeln oder einen russischen
Zwiebelturm, Moscheen ein Minarett und in zwei von vier Fal-
len eine Kuppel, zum thai-buddhistischen Kloster gehort eine
reich verzierte Gebetshalle mit geschwungenem Dach. Zu-
gleich entstehen auch Gebéude, die traditionelle mit moder-
nen Formen verbinden, sei es bewusst gewéhlt oder aufgrund
behordlichen Drucks. Ob die Bauherrschaft fiir ihr Projekt ei-
nen traditionellen oder modernen Stil wihlt, hingt dabei nicht
unbedingt von der Anwesenheitsdauer im Ansiedlungsland
oder von der Einwanderungsgeneration ab.

Ansehen und Sichtbarkeit

Die Ubersicht iiber die gut zwei Dutzend Gebiude zeigt nim-
lich, dass in der ersten Phase (1953 bis 1983) vier von zehn neu
errichteten Gebduden ein modernes Auferes erhielten, in der
zweiten Phase (ab 1995) jedoch nur zwei von 16 Gebduden
modern gestaltet wurden - unter ihnen freilich auch sechs
Umbauten bestehender Gebéude: fritherer Kirchen, Gewerbe-
gebdude oder - in einem Fall - Wohngebéude.

Doch was sind ganz grundsitzlich die jeweiligen Griinde der
Sichtbarmachung und der Wahl des Baustils? Die Verantwort-
lichen représentativer Sakralbauten geben duflerst vielfiltige
Griinde an. Dabei lassen sich zwei Scheidelinien ausmachen.
Die eine verlauft zwischen Begriindungen ohne und mit religi-
Osem Bezug (pragmatisch versus religios). Die andere verlduft
zwischen Begriindungen, die eher das Innenleben der Religi-
onsgemeinschaft im Auge haben, wihrend andere auf die Um-
und Auflenwelt Bezug nehmen (innen versus auflen).

Die Begriindungen geben einen wichtigen Hinweis darauf,
dass die Sichtbarmachung eine res mixta ist: weder reine
Selbstbeschauung (religids) noch blofle Reaktion auf die Um-
gebung (pragmatisch), sondern das sehr bewusste Suchen des
eigenen Platzes in der vorgefundenen neuen Gesellschaft, von
dieser wiederum via Bauordnung und Baubewilligungsverfah-
ren grundlegend beeinflusst.

Das Gebaude soll nach dem Willen der Bauherrschaft in zwei
Richtungen eine jeweils passende Botschaft aussenden: nach
innen an die eigene Gemeinschaft und zugleich nach aufen an
die weitere Gesellschaft. Den Angehoérigen der eigenen Ge-
meinschaft gegeniiber soll es Erinnerungen an die zuriickge-
lassene Heimat wecken und zugleich eine neue Heimat bieten,
der Umwelt soll es als Wegweiser und Visitenkarte dienen.

Offensichtlich kann die Botschaft sehr verschieden aufgenom-
men werden. Im Vordergrund steht die Frage nach den Griin-
den fiir Konflikte mit der Umgebungsgesellschaft, nicht inner-
halb der Religionsgemeinschaft.

HERDER KORRESPONDENZ 65 8/2011

Verschiedene Faktoren sind dabei zu priifen: Ist die Art des
Gebaudes entscheidend, die religiose Tradition, der Absender
oder der Empfinger der steinernen Botschaft? Die Ergebnisse
sind nicht eindeutig. So mag eine moderne architektonische
Formensprache die Akzeptanz generell erh6hen, aber etwa das
Beispiel Koln-Ehrenfeld verlief alles andere als konfliktfrei.
Zugleich muss nicht jeder traditionell gehaltene Bau zu Dis-
kussionen fithren, wie der Schweizer Sikh-Gurdwara oder die
Moschee in Duisburg-Marxloh zeigen.

Das unterstreicht zugleich, dass nicht ,,der Islam der alleinige
Grund fiir die haufige Opposition gegen Moscheebauprojekte
sein kann, zumal Projekte fiir orthodoxe Kirchen in der
Schweiz in mindestens einem Fall (Belp) mit dhnlich vagem
Widerstand konfrontiert waren.

Initiator eines Projekts ist freilich jeweils nicht eine abstrakte
Religion, sondern ein konkreter Verein oder eine Stiftung,
konstituiert und vertreten durch konkrete Menschen mit reli-
giosem Glauben. Die Qualitit der lokalen sozialen Beziehun-
gen dirfte die Chancen eines Projekts, so zeigt das Durch-
schnittsbild der Fille, weitaus stirker beeinflussen als das
generalisierte allgemeine Image einer Religion. Die sozialen
Beziehungen konnen selber wieder hochst unterschiedliche
Formen annehmen, beispielsweise die einer langjahrigen Zu-
sammenarbeit mit stidtischen Behérden, Kirchgemeinden
und lokalen Vereinen oder die einer Partnerschaft mit einem
einflussreichen einheimischen Gonner und Firsprecher.
Grundsitzlich hat sich eine systematische vorausschauende
Kommunikationsarbeit als zentral erwiesen. Es féllt auf, dass
Projekte dort besonders ziigig vorankamen, wo eine oder
mehrere dieser Formen vorhanden waren.

Dass ein Projekt formal dem Gesetz entspricht, ist umgekehrt
keine Garantie fiir eine glatte Realisierung, wie das Beispiel des
Minarettzusatzbaus in Wangen bei Olten zeigt: Die tiirkische
Gemeinschaft bekam auf dem ihr aufgezwungenen Rechtsweg
oberhalb der Ebene der politischen Gemeinde durchweg Recht
und konnte das gewiinschte Minarett schlieSlich errichten, er-
hielt dadurch jedoch nicht automatisch auch gesellschaftliche
Anerkennung; diese lisst sich nicht auf dem Rechtsweg erlangen.
Eher lasst sich umgekehrt formulieren: Chancen auf ziigige
Realisierung ihres Bauprojekts hat nur eine Gemeinschaft, die
sich ihre gesellschaftliche Anerkennung zumindest auf der lo-
kalen Ebene bereits aktiv weitgehend verdient hat und die sich
darum weiterhin bemiiht.

Insbesondere ein durch Offenheit und lokale Kontakte erlang-
tes gutes Ansehen kann damit der Schliissel fiir 6ffentliche
Sichtbarkeit durch ein eigen konzipiertes Religionsgebaude
mit selbst definierter Architektur sein. Ansehen und Sichtbar-
keit, die jeweils das Gesehenwerden durch andere beinhalten,
bedingen sich gegenseitig: Gutes Ansehen ermdglicht Sicht-
barkeit, die Sichtbarkeit gerade durch reprasentative Sakralge-
baude erhoht das Ansehen und bildet ein Zeichen von gesell-
schaftlicher Anerkennung und Akzeptanz.

Martin Baumann / Andreas Tunger-Zanetti

409



