Edwin Egeter

Neue Sakralbauten von Migranten
In der Schweiz
zwischen Tradition und Modernitat

Eine Analyse von Deutungsmustern



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 2

Inhaltsverzeichnis
T EINIEIUNG e 3
1.1 Fragestellung. ... ... 4
L2 1V = T o [ RRRRRRRRN 4
1.3 ArbeitShYPOTNESE.....cciiiiiii e 6
2 FOrSCRUNQGSSIANG ... e e 8
2.1 Normierung des Offentlichen RaUMESs ...........ccccvoveueeeveeeceeeeeeee e, 8
2.2 Visible Religion — Heraustreten aus der Unsichtbarkeit ............cccccoiviiinneee. 10
2.3 Verhaltnis von <Sichtbarkeit> und <Modernitét>? ..o 11
3 BegriffsSbestimmuUNQEN ........coo i 12
3.1 Sacred Space — Sacred Place — Visible Sacred Place........cccccccvvvvvveivennnnn... 12
3.2 Traditionelle SakralarChiteKtur ..............eeiiiiiiii e 14
3.3 Moderne SakralarchiteKtur............cueiiiiiiii e 15
4 FallDISPICIE ....ceeeeieee i 17
4.1 Narrative der Realisation traditioneller Sakralarchitektur ..............ccccccceiiiis 17
4.1.1 Traditionelle Moscheenbauten............ccccccooiiiiiiiiiiiiiiee e 17
4.1.2 Traditionelle orthodoxe KirChen ... 19
4.1.3 Kirche im klassisch armenischen Stil............ccccoiii 20
4.1.4 Buddhistisches Wat mit MONAOP.......ceeeiiiiiiiiiiiiiiieee e 20
4.2 Narrativ der Realisation moderner Sakralarchitektur.............occciiieennins 21
4.2.1 Moderne Moscheenprojekie .........ccuueeiiiiiiiiiiiiiiieee e 21
4.2.2 Moderne orthodoxe KirChen .............eeeeiiiiiiiiiiiii e 22
4.2.3 MOdErne SYNAGOGEN .......ueieiiaiiiiiiiiiieeeaa e e e e aiiiie e e e e e e e e e s e ee e e e e e e aaaaes 24
4.2.4 Moderne buddhistische Sakralbauten..............cccccceiiiiiiiii s 26
I AT /=T o (0] o o T PP PPRRPPR 27
5.1 Deutungskategorien bei traditionellen Bauweisen ..........cccccccvvvviiiiiiiininnnnnnn. 28
5.2 Deutungskategorien bei modernen Bauweisen..........ccccccovvvviiiiiiiiiiiiiiiinnnennn. 29
5.3 Uberpriifung der ArbeitSthese. ..........c.oveueueeeeeueeeeeeeeeee e 31
5.3.1 Narrative traditioneller Bauweisen zur Stitzung der These.................. 31
5.3.2 Narrative traditioneller Bauweisen zur Falsifizierung der These........... 32
5.3.3 Narrativ moderner Bauweisen zur Stitzung der These...........c.cocueeee. 34
5.3.4 Narrative moderner Bauweisen zur Falsifizierung der These............... 37
B SCRIUSSTEI ... 39
6.1 Zusammenfassung der ErkenntnisSe ..........coooocmiiiiiiiiiiiiiciee 39
B.2 FAZIL .eeeiiiiiiieieeeeeeee e 41
70 (=T - (U 44

Der vorliegende Text ist die Uberarbeitete Fassung einer Seminararbeit, die am
15. 4. 2009 an der Universitat Luzern am Religionswissenschaftlichen Seminar
bei Dr. Andreas Tunger-Zanetti eingereicht wurde.

Kontakt mit dem Autor: edwin.egeter@stud.unilu.ch




Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 3

1 Einleitung

Im Zusammenhang mit dem Dokumentationsprojekt «Kuppel — Tempel — Minarett»'
fiel dem Verfasser dieser Arbeit auf, dass Migrationsgemeinschaften ihre Sakral-
bauten durch unterschiedliche Bewertungsschemata wahrnehmen, je nachdem, ob
sie in einem traditionellen oder modernen Baustil realisiert wurden. Die Erzahlungen
von Migrationsgruppen, die in den Interviews des Projektes zutage kamen, lassen m.
E. den Schluss zu, dass solche Bewertungsunterschiede auch in der Mehrheits-
gesellschaft vorkommen. Eine erste Recherche Uber Presseberichte von Kontro-
versen um Sakralbauten liess ebenfalls diesen Eindruck entstehen. In dieser Arbeit
werde ich mich aber fast ausschliesslich auf Interviews abstltzten, die fir das
Dokumentationsprojekt durchgeflhrt wurden.

Im Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe finden wir zwar nichts tber
die Rolle, welche traditionelle bzw. moderne Sakralarchitektur fir religidse Gruppen
spielen kénnte, doch die darin aufgeflhrte funktionale Definition von <Tradition»
kénnte einen Hinweis zur Erklarung der divergierenden Bewertungen liefern:
«Tradition schafft einen Raum sozialer Sicherheit (<Heimat:), der durchaus auch
illusionér, triigerisch, repressiv sein kann.»” Diese Funktion von Tradition — ange-
wandt auf traditionelle Sakralarchitektur — kénnte ein Grund dafir sein, warum in
zahlreichen Interviews Erz&hlungen auftauchen, die das Traditionelle sehr mit dem
<Heimatlichen> verknlpfen. Zudem koénnte sie erklaren, warum moderne Sakral-
bauten bei zahlreichen Migrationsreligionen weniger préaferiert werden — ja oft
umstritten sind. Andererseits konnte der Fokus auf die <heimatspendende Funktion»
von Tradition erklaren, warum die Mehrheitsgesellschaft — so die These in 1.3.2 —
moderne Sakralbauten als weniger <remd> bzw. weniger <stérend> empfinden
kénnte. Denn im Lichte dieser Funktion bedeutet sichtbare Traditionalarchitektur
einer Migrationsreligion, dass deren mitgebrachte <remde Heimat> auf die
«gewohnte Heimat> bzw. auf die architektonischen Regeln des 6ffentlichen Raumes
der Mehrheitsgesellschaft trifft. Dieses Eindringen einer architektonisch sichtbaren,
fremden Heimat> kdnnte innerhalb dominanter Gesellschaftsgruppen die Furcht
auslésen, dass die <6ffentliche Ordnung>, bzw. die damit verbundene (empfundene)
soziale Sicherheit, gefédhrdet sei. Die gewohnten (optischen) Verhaltnisse der
<Heimat der Mehrheitsgesellschaft> werden also <bedroht> durch eine architektonisch
sichtbare <fremde Heimat:.

Ein moderner Sakralbau einer Migrationsreligion kdme dagegen — auch wenn dieser
rudimentare Elemente der traditionellen Bauweise enthalt — durch seine Anglei-

1 www.religionenschweiz.ch/bauten
2 Cancik, Hubert / Gladigow, Burkhard / Kohl, Karl-Heinz (Hg.): Artikel «Tradition» in: Handbuch religionswissen-
schaftlicher Grundbegriffe, W. Kohlhammer, Stuttgart 2001, Band V, S. 247 [Hervorhebung vom Verfasser].



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 4

chung, an den von der Mehrheitsgesellschaft empfundenen <modernen Baustil>, dem
ublichen Stil moderner Profanarchitektur naher. Meine These ist, dass unter
anderem deshalb ein moderner Sakralbau auf weniger Widerstand stossen kdnnte,
als ein traditioneller.

Die herkdmmliche Diskussion Uber den <6ffentlichen Raum> bzw. Uber das
Heimischwerden von Migrantenreligionen und die damit verbundenen Prozesse der
«Sichtbarwerdung- ihrer religiésen Statten, vermag m. E. nicht zu begriinden, warum
gewisse Gruppen moderne, andere wiederum traditionelle Sakralbaustile auf ihrem
Weg zur Teilhabe im &ffentlichen Raum wahlen. Sie vermag umgekehrt auch nicht
zu erklaren, ob — und falls ja, warum — die Mehrheitsgesellschaft bei modernen
Sakralbauten weniger defensiv reagiert als bei traditionellen.

1.1 Fragestellung

Im ersten Schritt dieser Arbeit stelle ich die Frage: Welche Erz&hlungen lassen sich
bezliglich des eigenen modernen bzw. traditionellen Sakralbaus bei der interviewten
religibsen Gruppe, bzw. bei dessen Vertretern, generell finden? Im zweiten Schritt
stelle ich die Frage: Lassen sich in diesen Erz&hlungen spezifische Deutungsmuster
Uber moderne bzw. traditionelle Baustile finden? Im dritten Schritt suche ich nach
Erzahlungen und/oder Deutungsmustern, welche meine Arbeitsthese verifizieren
bzw. falsifizieren.

1.2 Methode

In dieser Arbeit werde ich vor allem auf die Interviews® zurickgreifen, die fir das
Dokumentationsprojekt «Kuppel — Tempel — Minarett» durchgefihrt wurden.
Daneben werde ich zwei (Internet-) Presseartikel aus Deutschland beiziehen. Die in
diesen Quellen gefundenen Erz&hlungen (Narrative) von Migrantengruppen (bzw.
deren Vertretern) sollen dazu dienen, Rickschllisse auf vorhandene Muster von
Bewertungen {ber <moderne> und «<traditionelle> Sakralbauten zu finden. Diese
Erz&himuster oder Bewertungsschemata kénnen immer auch als Deutungen (i. w.
S.) aufgefasst werden. Aus diesem Grund werde ich diese Deutungsmuster nennen.
Alfred Schitz schreibt: «Wir kénnen den Prozess der Einordnung eines Erlebnisses
unter die Schemata der Erfahrung [...] auch als Deutung dieses Erlebnisses
bezeichnen, wenn wir dieses Wort in einem erweiterten Sinn gelten lassen [...]»".
Deutungen sind m. E. oft situationsspezifisch und mithin nicht selten gruppen-
spezifisch. Deshalb gehe ich davon aus, dass sich spezifische Deutungsmuster

3 Der Leitfaden des Interviews befindet sich im Anhang.
4  Schitz, Alfred: Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt, eine Einleitung in die verstehende Soziologie, UVK
Verlagsgesellschaft Konstanz 2004, S. 192 [Hervorhebung im Original].



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 5

finden lassen, die bei Migrationsgruppen mit modernen resp. traditionellen
Sakralbauten vermehrt auftreten. Meine Verwendung dieses Terminus hat also mit
dem sozialwissenschaftlichen Konzept der Deu'[ungsmus’[er5 gemein, dass ich mit
ihm auf die milieuspezifische Erfahrung von Migrationsgruppen eingehen mdéchte:
«Die Anerkennung der relativen Autonomie milieuspezifischer Erfahrung, der <Kultur
gegen die «Gesellschaft>, der Deutungsmuster der sozialen, psychischen und physi-
schen Welt gegen die sozialstrukturellen Realverhaltnisse, kann als wissenschafts-
theoretische Pramisse des Konzepts der Deutungsmuster betrachtet werden.»°

Ich werde ebenfalls versuchen, die Diskussion Uber den <6ffentlichen Raum> und
Uber «visible religion> mit den in den Erzahlungen gefundenen Deutungsschemata in
Bezug zu setzen (Abschnitt 2 und 3). In Abschnitt 4 werde ich Fallbeispiele von
traditionellen bzw. modernen Sakralbautenprojekte auffihren und in Gruppen
ordnen. Anhand der darin gefundenen Narrative werde ich erste, auffallige Deu-
tungsmuster feststellen. Diese werde ich auf religionswissenschaftliche
Definitionsweisen des Begriffspaares <modern — traditionell> bzw. auf deren
funktionalen Gehalt beziehen. Aus den Narrativen Iasst sich in einigen Fallen auch
herleiten, wie die Nachbarschaft, die Behdrden und die Offentlichkeit auf moderne
resp. traditionelle Sakralbauten reagieren. Natlrlich muss dabei immer die
Subjektivitat der Eigendarstellungen berilcksichtigt werden. Zudem sind die aufge-
zahlten Fallbeispiele in keiner Weise weder flr eine Migrationsreligion reprasentativ,
noch far die Darstellung der Situation von Minoritatsreligionen in der Schweiz
hinreichend. Dennoch lassen sich mit Hilfe dieser Erzahlungen Muster eruieren, die
nicht nur Gber die Innenansicht von Migrationsgemeinschaften Aufschluss geben,
sondern auch auf Deutungsschemata der Mehrheitsgesellschaft schliessen lassen.’
In der Auswertung werde ich versuchen, aus den gesammelten Deutungsmustern,
grundlegende, Ubergeordnete Kategorien von Deutungen herauszufiltern und diese
dann in Gruppen ordnen (Abschnitt 5.1; 5.2). Diese werde ich Deutungskategorien
nennen®. In Abschnitt 5.3 werde ich Fallbeispiele aus den Interviews und zwei
Presseartikel aus Deutschland heranziehen, um meine Arbeitsthese zu verifizieren
resp. zu falsifizieren. Im Schlussteil werde ich die Erkenntnisse meiner Arbeit

5 Das sozialwissenschaftliche Konzept der Deutungsmuster geht auf diverse Theorietraditionen (z. B. Talcott
Parson, Alfred Schiitz, Berger/Luckmann) zurtick. Nach Bernd Dewe und Wilfried Ferchhoff bezeichnet es die
«[...] praktisch handlungsrelevanten Gberindividuell geltenden und logisch konsistent miteinander verkniipften
Sinninterpretationen sozialer Sachverhalte». Vgl.: Dewe, Bernd / Ferchhoff, Wilfried: Artikel «Deutungsmuster»
in: Kerber, Harald / Schmieder, Arnold [Hg.]: Handbuch Soziologie, Zur Theorie und Praxis sozialer Bezie-
hungen, Rowohlt, Reinbek bei Hamburg 1984, S. 76.

6 Dewe, Bernd / Ferchhoff, Wilfried: Artikel «Deutungsmuster» in: Kerber, Harald / Schmieder, Arnold [Hg.]: Hand-
buch Soziologie, Zur Theorie und Praxis sozialer Beziehungen, Rowohlt, Reinbek bei Hamburg 1984, S. 76.

7  Die Resultate dieses Vorgehens sind selbstverstandlich nur von begrenzter Reichweite. Bezieht man also die
Subjektivitat der Eigenerzahlungen mit ein, so kann aufgrund gewisser Regelmassigkeiten dennoch auf seman-
tische Muster von autochthonen Bevdlkerungsschichten und Behérden geschlossen werden. Da mir keine
Interviews mit Nachbarn oder Behérden im Kontext der Sakralbautenprojekte zur Verfligung stehen, ist dies die
einzige Moglichkeit zumindest ansatzweise einige (von den Migrantengruppen beobachteten) Muster feststellen
zu kdénnen.

8  Genauere Erklarungen zur Unterscheidung von Deutungsmustern und Deutungskategorien folgen im Abschnitt
5.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 6

zusammenfassen und diese zu den vier Teile meiner Arbeitsthese in Bezug setzen
(Abschnitt 6.1). Zuletzt werde ich in einem Fazit festhalten, was m. E. die Konse-
quenzen der Erkenntnisse dieser Arbeit sind und durch welche Faktoren sie
relativiert werden (Abschnitt 6.2).

1.3  Arbeitshypothese

Sakralbauten werden sowohl von autochthonen Gesellschaftsgruppen und -akteuren
(Behoérden, Nachbarn, Gemeinde, Stadt) als auch von den betreffenden Migrations-
gruppen unterschiedlich bewertet, je nachdem, ob sie in einem traditionellen oder
modernen Baustil realisiert wurden. Viele Bewertungen basieren zwar auf dhnlichen,
dualen Deutungsmustern von <raditionell versus modern:. Sie finden jedoch auf
divergierende Weisen ihren Ausdruck, weil die Mehrheitsgesellschaft bzw. die
Migrationsgruppen einen ungleichen Zugang zum o6ffentlichen Raum haben: Die
Mehrheitsgesellschaft will ihn (bzw. dessen <Tradition») verteidigen — die Migrations-
religionen méchten (aufgrund des Heimischwerdens in der Fremde) mit ihrem
Traditionsverstandnis ebenfalls an ihm teilhaben. Aufgrund dieser antinomischen
Konstellationen — d.h. des divergierenden Zuganges zum offentlichen Raum als
auch der bipolaren Bewertung von <modern vs. traditionell> — Iasst sich meine
Arbeitshypothese in den folgenden vier Satzen fassen:

1. Migrationsgruppen bewerten den traditionellen Architekturstil ihrer Sakralbauten
mit Deutungsmustern wie <Identitét, Orientierung und Heimat:.

2. Umgekehrt werden traditionelle Sakralbauten von autochthonen Gesellschafts-
gruppen (Behérden, Nachbarn, Gemeinde, Stadt) eher als <fremd, stérend oder
bedrohlich> empfunden und folglich schwerer bewilligt.

3. Wurde der Sakralbau einer Migrationsgruppen in einem modernen Architekturstil
realisiert, so wird dieser intern als weniger <identitéts-, orientierungs- und heimat-
gebend> gedeutet.

4. Umgekehrt werden moderne Sakralbauten von autochthonen Gesellschafts-
gruppen (Behérden, Nachbarn, Gemeinde, Stadt) als weniger <fremd, stérend
oder bedrohlich> empfunden und folglich eher bewilligt.

1.4  Vorgehen

Bezlglich des ersten Teils meiner Arbeitsthese suche ich Deutungsmuster, welche
ein Indiz fUr die -orientierungs-, identitéts-, oder heimatstiftende> Funktion von
Tradition (resp. eines traditionellen Architekturstils) sein kénnten. Diesbezlglich
lassen sich folgende Fragen stellen: Verbinden Migrationsgruppen ihr traditionell



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 7

gebautes Sakralgebdude mit dem Deutungsmuster eines <Zuhause>? Ist der klassi-
sche Stil der Sakralstétte wichtig, weil dieser als <kulturelles Erbe> gedeutet wird?
Gibt es so etwas wie eine «<religibse Architektur-? QOder haben solche
Gemeinschaften einfach aus Gewohnheit traditionell gebaut und gar nicht so sehr
aufgrund bestimmter kultureller- oder religibser Werte?

FUr den zweiten Teil meiner These suche ich Kategorien von Deutungen, die
aufzeigen, ob traditionelle Sakralstatten von der Mehrheitsgesellschaft (Behér-
den, Nachbarn, Gemeinde, Stadt) eher als <fremd, stérend oder bedrohlich:
empfunden werden. Auch suche ich Narrative, die darauf schliessen lassen, ob
diese schwerer bewilligt werden als moderne Sakralbauten. Diesbeziiglich kann
man folgende Fragen stellen: Evozieren traditionelle Sakralbauten von
Migrationsgruppen in heimischen Bevélkerungsgruppen Deutungsmuster von
«Stark bzw. starr Religibsem>? Werden diese Bauten tendenziell als Zeichen fiir
eine <konservative Religion> gedeutet? Rufen religise Symbole im 6ffentlichen
Raum — in diesem Fall Sakralbauten — mehr Beflirchtungen in der
Mehrheitsgesellschaft hervor, wenn die Symbole migrationsbedingt UND «tradi-
tionell> sind? Weil das (sichtbar) Traditionelle am Bau eine <fremde Heimat:
verkdrpert, die in unsere «gewohnte Heimat> eindringt? Hiesse das im Endeffekt:
Je traditioneller umso sichtbarer? Je sichtbarer umso <fremdreligiéser-? Je
«fremdreligiéser- umso <bedrohlicher>?

Bezlglich des dritten Teils meiner Arbeitsthese suche ich Deutungsmuster von
Migrationsgruppen mit modernen Sakralbauten. Dabei stellen sich die Fragen:
Ruft ein solches Gebdude ebenfalls Deutungsmuster hervor, die sich auf
<Heimat, Identitdt oder Orientierung> beziehen? Ist es mdglich, dass Migrations-
gemeinschaften ihre Tradition auch in einem modernen Gebdude integriert
sehen? Oder wird ein moderner Bau von den Gldubigen nicht im gleichen
Ausmass als «richtiges Sakralgebdude> akzeptiert?

Beziglich des vierten Teils meiner These suche ich in den Narrativen Hinweise,
ob demgegeniiber moderne Sakralbauten von der Mehrheitsgesellschaft als
weniger <fremd oder <bedrohlich> empfunden werden und folglich auf weniger
Widerstand stossen. Die Fragen, die sich hier stellen sind: Erfreuen sich
moderne Sakralbauten von Migrationsreligionen grésserer Beliebtheit in der
Mehrheitsgesellschaft als traditionelle? Weil sie weniger stark dem religiésen
Feld zugeordnet werden? Oder ist ein moderner Sakralbau einfach <weniger
sichtbar> bzw. weniger aufféllig, weil er ndher am (d{blichen Stil moderner
Profanarchitektur ist? Wird ein modernes (migrationsbedingtes) Sakralgebdude
deshalb als vermindert als <fremdreligiés> empfunden, und folglich auf weniger
Widerstand treffen? Oder findet sich in der Mehrheitsgesellschaft ein Deutungs-



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 8

muster der Gegendiberstellung von <Modernitét- versus <(traditioneller) Religion>?
Wiirden folglich die Gemeinschaften mit modernen Bauten — bzw. deren religiése
Gesinnung — mehr oder weniger unbewusst als <fortschrittlicher> assoziiert und
solche Bauten deshalb als <passender- zu einer <modernen, sdkularisierten
Gesellschaft: gedeutet?

2 Forschungsstand

2.1 Normierung des Offentlichen Raumes

Gesellschaftspolitische Diskurse um religiése Symbole und Gebaude scheinen
derzeit in Europa immer starker aufzutreten — auch in Form von Konflikten. Der
Theorieansatz des <6ffentlichen Raumes> von John Rex analysiert diese
Spannungen in kultursoziologischer Perspektive. Bei diesem Ansatz geht man davon
aus, dass jene Konflikte «[...] nicht nur Gradmesser der gesellschaftlichen Toleranz
fremd>-kulturellen und <fremd--religidsen Traditionen gegeniber, sondern auch
Indikator der impliziten Normierung des &ffentlichen Raums [...]»° sind. Nach
Baumann weisen die gesellschaftspolitischen Diskurse in Europa Uber die éffentliche
Présenz religidser Symbole darauf hin, dass diese Normierung inhaltlich neu zu
besetzen ist, und dass letztere in zunehmendem Masse auch ausgehandelt wird. Die
Neubesetzung steht vor allem «[...] zugunsten der Reprasentanz bislang marginali-
sierter Gruppen, insbesondere von Migrantengruppen [...]»'° an.

Bei einem kultursoziologischen Ansatz des <6ffentlichen Raumes> werden Konflikte
nicht unter dem Aspekt 6konomischer Verteilungskdmpfe oder des Ringens um
politische Partizipation betrachtet: Vielmehr soll bei Konflikten untersucht werden,
inwieweit es um Teilhabe oder Nicht-Teilhabe am 6ffentlichen Raum geht. Dahinter
steckt die These, «[...] dass eine Vielzahl von Konflikten, in denen religiése
Zugehorigkeiten und Werte Ausloser oder wichtige Komponenten sind, sich als
gesellschaftspolitische Auseinandersetzungen der Reprasentanz, Besetzung und
Teilhabe am offentlichen Raum und Leben beschreiben lassen.»'' Konflikte
entstehen demgemaéss (neben machtpolitischen und 6konomischen Verteilungs-
kampfen) auch im Kontext von Auseinandersetzungen um die Prasenz und Mitbe-
stimmung in der Offentlichkeit.

9  Baumann, Martin: Religion und umstrittener 6ffentlichere Raum, in: Zeitschrift fir Religionswissenschaft, Nr. 7
(1999), S. 187.

10 Ebenda.

11 Baumann, Martin: Religion und umstrittener &ffentlichere Raum, in: Zeitschrift fiir Religionswissenschaft, Nr. 7
(1999), S. 191.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 9

Divergierende Auffassungen Uber religiése Werte finden ihren Ausdruck in ebenso
differenten repréasentativen Symbolen. Wenn also neue oder bislang marginalisierte
Gruppen an der Besetzung des offentlichen Raumes mit ihren (sichtbaren)
Symbolformen teilnehmen wollen, entstehen Konflikte. Durch diese Besetzung soll
ihrem religidsen Selbstverstandnis ein gebiihrender Platz in der Offentlichkeit — in
dem, was als <nationale Lebensart und Kultur- bezeichnet wird — gegeben werden.
Denn will eine soziale Gruppe im 6ffentlichen Raum auftreten, bedeutet das, dass es
ihr (auch) um die gesellschaftliche Anerkennung geht. Religibse Symbole,
beispielsweise islamische Kleidung oder Architektur sind nach Hans-Ludwig Frese
«[...] fur Muslime lebendiger Ausdruck dafiir, dass sie mit ihrer eigenen islamischen
Asthetik in deutschen Stadten angekommen sind.»'?

Aus der Sicht der Mehrheitsgesellschaft zeigt sich diese Forderung oft als ein
Infragestellen des <Selbstverstandlichen und Gewohnten>, womdglich gar als
Unterminieren der <traditionellen Werte und Brauche> oder als Kampfansage gegen
die <bestehende Gesellschaftsordnung>. Die Verletzlichkeit dabei ist hoch, weil die
heimische Bevélkerung flhlt, «[...] dass sie nicht mehr uneingeschrankt die
Definitionsmacht Gber das Schéne, Gute und Wahre besitzt»'%, und in diesem
Zusammenhang auch religidse Erfahrungen anklingen. Die Konflikte um die
Mitsprache im &ffentlichen Raum (in Deutschland) zeigen folglich, dass «die Besagte
«6ffentliche Ordnungy, die hier nach Auffassung vieler scheinbar auf dem Spiel steht
[...]» nicht so wertneutral ist und auch nicht so offen zugénglich ist, wie es gemass
dem Selbstverstandnis demokratischer Gesellschaften dargestellt wird.'* Diese
Erkenntnis lasst sich m. E. ebenso auf die Debatten um religiése Symbole und
Statten in der Schweiz anwenden.

Infolgedessen ist der offentliche Raum ein normierter und zensierter Raum. Seine
Funktion liegt in einer identitétsstiftenden Instanz, die dominante bzw. autochthone
Gesellschaftsgruppen (zurzeit noch) fir sich beanspruchen. Daraus lasst sich die
zuweilen irrationale Aufladung und die Brisanz der politischen Kontextualisierung
religidéser Symbole und Statten erkldren. Denn die gewohnte Normierung des
offentlichen Raumes wird als <6ffentliche Ordnung: interpretiert. Diese wird als
wichtig fr die kulturelle Selbstverortung empfunden. '

Die architektonische Differenz migrationsbedingter Sakralbauten stellt eine
bedeutende Variante des Eindringens in diese Normierung dar, was beispielsweise
an der Brisanz der Minarettdiskussion sichtbar wird. Wird also der normierte Raum
des architektonisch Gewohnten von «fremden> Gruppen — und insbesondere von als

12 Frese, Hans-Ludwig: Symbolische Repréasentation des Islams in deutschen Stadten, in: Heumann Jirgen (Hg.),
Stadt ohne Religion? Zur Verénderung von Religion in Stadten — Interdisziplindre Zugénge (Religion in der
Offentlichkeit, Bd. 7, Frankfurt a. M. etc. 2005, S. 31.

13 Ebenda.

14 Baumann, Martin: Religion und umstrittener &ffentlichere Raum, in: Zeitschrift fir Religionswissenschaft, Nr. 7
(1999), S. 196.

15 A.a.0., S. 194 und S. 202.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 10

bedrohlich empfundenen Gruppen — in Frage gestellt, kann dies innerhalb der
Mehrheitsgesellschaft Angste evozieren, dass die «nationale Lebensart und Kultur>
gefahrdet sei. Sakralbauten von Migrationsreligionen werden so zum Symbol
fremder> |dentitat — bzw. zur Infragestellung autochthoner Identitat. Darf deshalb die
<gewohnte architektonische Landschaft> durch eine architektonische Differenz von
Profanbauten (oder von Sakralbauten der Mehrheitsgesellschaft) viel eher in Frage
gestellt werden als von migrationsbedingten Sakralbauten?

2.2  \Visible Religion — Heraustreten aus der Unsichtbarkeit

Migrationsreligionen, die mit ihren <fremden- religiésen Symbolen um o&ffentliche
Teilhabe aspirieren werden (stérker) als Bedrohung empfunden, sobald sie aus ihrer
bisherigen <Unsichtbarkeit> treten. Und genau dieser Punkt ist hochinteressant: Die
Wahrnehmung von Migranten-, bzw. Minderheitsreligionen, deren Symbole und
Statten <unsichtbar> sind (und somit nur im «<privaten Raum> prasent sind)
unterscheidet sich von der Rezeption solcher Gruppen, die mit ihren Symbole und

Statten im 6ffentlichen Raum auftreten wollen.

Das Heraustreten aus der Unsichtbarkeit scheint insbesondere bei migrations-

bedingten Sakralbauten Konflikte und Proteste heimischer Bevdlkerungsschichten

hervorzurufen: «Cultural contestation has been particularly intense in relation to
religious buildings that have been constructed as visible symbols of ethnic and
religious differences.»'® Eine Studie von Richard Gale und Simon Naylor tiber die

Debatten um Sakralbauten in englischen Stadten ergab, dass die Frage der

Sichtbarkeit auch auf Seiten der Behdrden von Relevanz ist: «Planning authorities

persist in emphasizing the external impact of places of worship while simultaneously

negating the need for such premises.»17

Wann ist ein Sakralgebaude als <sichtbar> zu bezeichnen? Martin Baumann und

Andreas Tunger-Zanetti verweisen darauf, dass sich an sichtbaren religidsen

Gebéauden eine Symbolik dauerhaft, und in deren Umgebung wahrnehmbar dussert.

Ein Sakralbau sendet Botschaften in den 6ffentlichen Raum, die aus drei Kategorien

bestehen.'® Seine <Sichtbarkeits (bzw. seine &ffentliche Wahrnehmung) ist durch die

Auspragung dieser drei Kategorien gegeben. Die Zuordnung eines Sakralbaus zum

Referenzfeld <Religion- ist aber vor allem durch Punkt 3 bestimmt:

— Lage (zentral oder peripher)

16 Peach, Ceri / Gale, Richard: Muslims, Hindus, and Sikhs in the new religious landscape of England, Geogra-
phical Review, Oktober 2003, 93/4, Social Science Module, S. 486 [Hervorhebung vom Verfasser].

17 Gale, Richard / Naylor, Simon: Religion, planning and the city, The spatial politics of ethnic minority expression
in British cities and towns, SAGE Publications London, Vol 2 (3), S. 405 [Hervorhebung vom Verfasser]. Dazu
muss jedoch erwdhnt werden, dass diese Haltung, welche die Autoren als «outmoded» bezeichnen, sich in
englischen Stadten zu verandern scheint: «Nonetheless [...] there are new patterns of interaction between the
state and minority religious groups emerging within some urban contexts.» [Vgl. Ebenda].

18 Baumann, Martin / Tunger-Zanetti, Andreas: Migration und religiése Bauten — zur Neuaushandlung des o&ffent-
lichen Raums, in: Kunst und Kirche, 04/2008, S. 33.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 11

— Groésse (bescheiden bis monumental)
— stilistische Ausgestaltung (aufféllig oder unscheinbar, kiinstlerisch oder
funktional)

In der Diskussion Uber <sichtbare Sakralbauten- ist die Frage der Zuordnung von
Gebduden zum Referenzfeld <Religion> von zentraler Bedeutung. Deshalb muss die
Definition der <Sichtbarkeit> (von Sakralbauten) vor allem Uber Punkt 3 erfolgen.
Berlicksichtigen wir, dass das Heraustreten von Migrationsgruppen aus der
Unsichtbarkeit oft als Bedrohung empfunden wird, so kénnte gelten: Je ausgepragter
(auffallig, klnstlerisch, aufwéandig) die dritte Kategorie bei einem migrationsbe-
dingten Sakralbau ist, desto <fremder> wird dieser von der Mehrheitsgesellschaft
empfunden, und umso mehr Widerstand wird dieser hervorrufen. «Islamic, Sikh, and
Hindu architectural styles are commonly portrayed as <alien> additions to the built
environment in England [...] The architectural forms, the buiding materials, and the
decorative colors used are all potential sources of controversy.» '°

2.3 Verhaltnis von <Sichtbarkeit> und <Modernitat>?

Bezlglich der Frage, in welchen Fallen Gebaude als <«stérend> empfunden werden,
ist m. E. erstens deren architektonische Differenz zur Umgebung, zweitens ob der
Bau als <fremd> und drittens ob er als <religiés> gedeutet wird, massgebend. Die
architektonische Differenz eines Bauwerks, das nicht als <kulturfremd> wahrge-
nommen wird, kdme lediglich einer <wertneutralen Auffalligkeit> resp. einer nicht
normativ besetzten <Sichtbarkeit> gleich: Moderne kommerzielle Bauten, auch wenn
sie monumental sind und ein Stadtbild massgeblich pragen, sind ein gutes Beispiel
dafiir, dass architektonische Devianz auch in hohen Graden toleriert wird, solange
sie nicht mit <Fremdreligidsem> assoziiert wird.?°

Infolgedessen ist es Uberaus wichtig danach zu fragen, « [...] unter welchen
soziokulturellen Bedingungen die Zuordnung bestimmter visueller Signale oder
Sachverhalte zum Referenzfeld <Religions Gberhaupt zustande kommt.»?' Wiirde
beispielsweise ein moderner Tempel oder eine moderne Moschee, deren Architektur
zwar Elemente der traditionellen Architektur aufweist, die jedoch unaufféllig bzw.
rudimentar sind, nicht mehr so ostentativ als <religiés> wahrgenommen?

19 Peach, Ceri / Gale, Richard: Muslims, Hindus, and Sikhs in the New Religious Landscape of England,
Geographical Review, Oktober 2003, 93/4, Social Science Module, S. 486.

20 Besonders pikant ist dieser Umstand, wenn kommerzielle Bauten mit <exotischen> oder sogar religidsen
Elementen spielen: Das augenscheinlichste Beispiel daflr ist die 1909 erbaute Tabakfabrik Yenidze in Dresden,
die sich als Moschee gibt und deren Schornsteine und Entliftungsschachte, als Minarette gestaltet. Der
Scheitel der Kuppel ist 62 Meter Uber dem Boden, die Minarette sind noch etwas héher. Das ehemalige
Fabrikgebaude der Zigarettenfabrik Yenidze wird Seit 1997 als Blirogebadude mit Restaurant genutzt (siehe:
http://www.wtbc.de/yenidze.htm oder http://dresden.stadtus.de/theater_kultur/event216461.html).

21 Uehlinger, Christoph: Visible Religion und die Sichtbarkeit von Religion(en). Voraussetzungen, Anknlpfungs-
probleme, Wiederaufnahme eines religionswissenschaftlichen Forschungsprogramms: Berliner Theologische
Zeitschrift 23 (H. 2, 2006: «Das 6&ffentliche Gesicht der Religion/en») 165-184.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 12

Fazit: Die dargestellte Diskussion in 2.1 und 2.2 impliziert einen Begriff der
Sichtbarkeit>, dessen Klarung im Kontext meiner Fragestellung wichtig ware. Sie
geht von einer <Sichtbarkeit> aus, die gleichzeitig <religiés> konnotiert wird. Wann
also wird einem Gebaude dieser «religidse» Charakter zugesprochen? Und wie
lassen sich diese Begriffe auf moderne Sakralbauten anwenden? D. h., wie
verhalten sich die Kategorienpaare von <sakral-profan und <sichtbar-unsichtbar> zu
den Architekturoptionen <traditionell-modern-? Dies waren m. E. interessante
Ansatze fur weiterfUhrende Forschungsprojekte.

3 Begriffsbestimmungen

Im Rahmen dieser Arbeit ist es erstens von Bedeutung, welche Bauweisen
Uberhaupt als <sakral> gelten bzw. wann ein Gebaude dem Referenzfeld <Religion>
zugeordnet wird. Falls ein Bauwerk als religiése Statte gilt, stellt sich zweitens die
Frage, wann von einer <modernen> bzw. <traditionellen> Sakralarchitektur gespro-
chen werden kann. NatUrlich ist diese duale Einteilung eine Vereinfachung, die
einigen Bauten nur bedingt gerecht wird.?* Aufgrund meiner Fragestellung werde ich
die Fallbeispiele jedoch in diese zwei Kategorien einordnen.?® Die Kriterien fiir diese
Einteilung werden, neben meiner Einschatzung des Gebaudes, vor allem die

diesbezliglichen Deklarationen der interviewten Personen sein.

3.1 Sacred Space — Sacred Place — Visible Sacred Place

Was kennzeichnet Uberhaupt ein Sakralgebaude und worin liegen seine Funktionen?
Wie grenzt sich diese Gebaudekategorie von den Profanbauten ab? Nach Harold W.
Turner ist die rdumliche Dimension eine wichtige Kategorie der religidsen Existenz
und Ausdruck von Gemeinschaften. Der <sakrale Raum- (sacred space) ist durch die
«sakrale Statte> (sacred place) organisiert und auf diese hin orientiert.** Deren Form
sei «[...] not given by the needs or imagination of men, but ist provided by the gods

22 Omar Khalidi, ein Mitarbeiter des Aga Khan Program for Islamic Archtecture, geht beispielsweise von drei
Kategorien von Moscheenbauten in Diasporasituationen aus: 1. Rein traditioneller Stil; 2. Neuinterpretation
(Verbindung von traditionellen Elementen mit westlicher Architektur); 3. Innovation (klar moderne Architektur).
Vgl: Kraft, Sabine: Neue Sakralarchitektur des Islam in Deutschland, Eine Untersuchung islamischer Gottes-
hauser in der Diaspora anhand ausgewahlter Moscheenneubauten, LIT Mlnster 2002, S. 203.

23 Weil die Moschee der «Fondation Culturelle Islamique» in Genf grundsatzlich einen traditionellen Architekturstil
aufweist, jedoch einige Gebaudeteile (wie beispielsweise das Foyer zwischen Kulturstiftung und Moschee)
modern gestaltet sind, flhre ich einige Aussagen von Hafid Ouardiri, welche sich kontextuell auf den modernen
Teil beziehen, ebenfalls im Abschnitt der Narrative iber moderne Bauten auf.

24  Turner, Harold W.: From Temple to Meeting House, The Phenomenology and Theology of Places of Worship,
in: Religion and Society 16, Mouton Publishers The Hague/ Paris/ New York 1979, S. 9.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 13

so that it may serve as an earthly microcosm of the cosmic realm that is their
abode.» Infolgedessen ist die Sakrale Stéatte «[...] fit for the gods to visit, where they
may be encountered with certainty by men, and where the heavenly and earthly
realm continue to intersect». Ein weiteres Charakteristikum der sakralen Statte sieht
Turner in der Funktion «[...] to guarantee the immanent presence of divine beings
who by their very nature transcend all such places [...]».%

Im Kontext dieser Arbeit ist es von primdrem Interesse zu wissen, wie sich ein
Sakralbau dusserlich von der restlichen, profanen (Stadte-)Architektur abgrenzt:
Nach J. G. Davies lasst sich Sakralarchitektur jedoch nicht durch bestimmte Formen
oder durch die dafiir verwendeten Baumaterialien definieren. Auch die Komplexitat
der Bauformen, wie barocke Kirchen oder Hindutempel dies zu implizieren scheinen,
ist kein Indiz daflr, dass ein Gebaude <sakral> ist: Die Strukturen von Sakralbauten
«[...] can take the form of a circle of upright stones (megaliths) defining a sacred
space or they may spread over acres like the sanctuary at Angkor Wat. They can be
of any and every material from the mounds of earth reared over royal tombs to the
reinforced concrete and glass of twentieth-century houses of worship.»26 Davies
kritisiert die Theorie des neunzehnten Jahrhundert, nach welcher jede Religion ihre
Architekturformen dahingehend entwickelt um ihren Ethos und Geist bestmdglich
auszudricken. Die Charakteristik eines jeden Sakralgebaudes war schon zu jeder
Epoche durch viele Faktoren beeinflusst: technische Entwicklung, Klima, das Vor-
handensein bestimmter Baumaterialen, Funktion und nicht zuletzt durch Patronage,
wie lokale Herrscher: «[...] not a few English medieval churches were on the estates
of local lords, who regarded them as their own possessions [...] a Mughal mosque in
India proclaimed the might of the ruling house.»*’ Diese Einflussnahme auf das
aussere Erscheinungsbild durch Patronage lasst sich m. E. auch heute feststellen,
namentlich bei Sakralbauten, die erst durch M&zene und Stifter mdglich wurden.

Ein Sakralbau kann also alle méglichen Baumaterialien und Formen aufweisen, und
selbst wenn eine solche Statte denjenigen Architekturstil aufweist, der allgemein als
«Sakral> bezeichnet wird, wurde deren Charakteristik durch zahllose «<profane
Faktoren> (technische Entwicklung, Klima, Patronage, etc.) massgeblich bestimmt.
Heisst das, dass sich ein Sakralgebdude nur durch dessen gesellschaftliche
Perzeption als <Sakralgebdude> bestimmen lasst?

Dennoch stellt J. G. Davies fest: «[...] while a religious building can be called a
house, it is not any kind of house: there is something special about it [...]» Die
Partikularitét sei durch die Besonderheit des Wesens, welches das sakrale Gebaude
«bewohne», gegeben. Weil in den meisten Religionen das Géttliche als etwas
«apartes» gesehen werde, misse auch die sakrale Statte als «heiliger Ort», in
25 A.a0.,S.10.

26 Davies, J. G.: Artikel «Architecture» in: Encyclopedia of Religion, Macmillan Reference, (an imprint of Thomson

Gale) USA, Second Edition 2005, S. 460.
27 A.a.O.,S. 467.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 14

scharfer Opposition zum «profanen Raum» gesehen werden.?® Diese Erklarung
befriedigt aus religionswissenschaftlicher Sicht m. E. zwar nicht ganz.29 Im Rahmen
dieser Untersuchung lasst sich aber als Arbeitsdefinition die Charakterisierung von
Sakralstatten als ein (von der Gemeinschaft, welche diese benltzt) gedeuteter
<heiliger Ort> gebrauchen.

Bezlglich des ausserlichen Erscheinungsbildes bedeutet das in vielen Féllen, dass
ein Sakralgebaude bestimmte Glaubensgrundlagen versinnbildlicht. Sakrale Statten
werden oft als <Modelle des Kosmos> betrachtet und weisen dementsprechend
charakteristische Formen auf, die sich von der Profanarchitektur unterscheiden:
Beispielsweise gilt im Hinduismus der Tempel als <Mandala> — ein Diagramm mit der
essentiellen Struktur des Kosmos. Auch Kathedralen wurden im Mittelalter als Abbild
der Weltordnung betrachtet.*® Kuppeln, welche gewdhnlich an byzantinischen
Kirchen oder Moscheen angebracht sind, reprasentieren Glaubensvorstellungen
dber den Himmel bzw. Gber den transzendenten Bereich und Tirme verweisen nach
Davies auf «<heavenly aspirations»>'.

Fazit: Die <Sichtbarkeit> eines Sakralgebaudes liegt in einer (im 6ffentlichen Raum
wahrnehmbaren) glaubensbedingten <architektonischen Differenz> zur Profanarchi-
tektur — denn diese wird im Normalfall weder den Kosmos noch Glaubensvor-
stellungen symbolisieren.

3.2 Traditionelle Sakralarchitektur

Traditionelle Sakralarchitektur kann als das <klassische Vorbild> der jeweiligen
Herkunftskultur einer religidsen Gruppe verstanden werden: «Orthodoxe Kirchen
haben mehrere Kuppeln und Halbkuppeln oder einen russischen Zwiebelturm, [...]
Moscheen ein Minarett, das thai-buddhistische Kloster eine reich verzierte Gebets-
halle.»> Erst die <architektonische Zusammensetzung x> scheint einem Gebaude das
Image einer <typischen> — ja in manchen Fallen gar nur dann <richtigen> — Sakralstatte
der <Religionsgemeinschaft x> zu verleihen. Ein dieser Zuordnung zugrunde liegendes
Deutungsmuster fand sich in mehreren Interviews (vgl. Abschnitt 5.1).%

Wollen wir verstehen, welche Werte und Deutungsmuster sich hinter traditionellen
Architekturkonzeptionen verbergen, so ist es vielleicht hilfreich das Konzept der

28 A.a.0,S.462.

29 Erstens wird unterstellt, dass bei den «meisten Religionen» der Begriff des Géttlichen zentral sei bzw. vor-
komme, und zweitens, dass das Gottliche zumeist als vom Menschen bzw. von der Welt «Getrenntes»
verstanden werde.

30 Davies, J. G.: Artikel «Architecture» in: Encyclopedia of Religion, Macmillan Reference, (an imprint of Thomson
Gale) USA, Second Edition 2005, S. 463-466.

31 A.a.0,S. 466.

32 Baumann, Martin / Tunger-Zanetti, Andreas: Migration und religiése Bauten — zur Neuaushandlung des
offentlichen Raums, in: Kunst und Kirche, 04/2008, S. 36.

33 Vgl. auch Kraft, Sabine: Neue Sakralarchitektur des Islam in Deutschland, Eine Untersuchung islamischer
Gotteshauser in der Diaspora anhand ausgewahlter Moscheenneubauten, LIT Minster 2002, S. 216 - 218.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 15

«Tradition» als solches zu verstehen: Tradition wird im Handbuch religionswissen-
schaftlicher Grundbegriffe als ein «kommunikativer Vorgang» bezeichnet, in dem
Gemeinschaften einen Teil ihrer kulturellen Muster von den Vorfahren (= lat. antiqui,
von ante = «vor») bzw. den «Alten» oder «Grdsseren» (bernehmen. «Tradition als
gesellschaftlicher Lernvorgang dient der kulturellen Kodifizierung von Erfahrung und
dem Erhalt und der Einibung bewé&hrten Wissens [...] Tradition hat Autoritat, weil sie
alt ist. Sie kommt vom Ursprung her (aus der <«reinen Quelle>) oder /und hat sich in
vielen Generationen bewahrt. Der Ursprung (gr. Arché) ist géttlich[...]»>* Tradition
nimmt folglich Entscheidungen ab resp. vorweg. Dieses funktionale Muster des
Tradierens kommt m. E. auch stark im Entscheidungsprozess Uber die architek-
tonische Gestaltung von Sakralbauten zum Vorschein. Im Projekt «Kuppel — Tempel
— Minarett» fiel mir auf, dass in zahlreichen Féllen anscheinend nie daran gezweifelt
wurde, ob man modern oder traditionell bauen soll. Man baute ganz einfach
traditionell. Das Erzahimuster, welches in diesen Fallen zutage kam, lasst sich etwa
so formulieren: «Man macht das einfach so, das ist Tradition...» Der Aspekt der
Autoritdt und das Vorwegnehmen von Entscheidungen weisen darauf hin, dass
Tradition eine Orientierungsfunktion besitzt.

Dass Tradition zudem «[...] einen Raum sozialer Sicherheit [...]» schaffe, der all-
gemein als «Heimat»*° verstanden werde, lasst auf deren identitétsstiftende
Funktion schliessen. Bestimmte Bauelemente — wie beispielsweise bei Moscheen
eine Kuppel oder ein Minarett — Gbernehmen denn auch meist die Funktion von
Identifikationsmerkmalen.®

Sabine Kraft stellt in ihrer Untersuchung Uber islamische Gotteshduser in der
Diaspora fest, dass es bei diesen nicht nur um «schéne Gotteshauser» geht,
sondern um den wichtigen Aspekt der Représentation. Diese sollen nicht zuletzt
«muslimische Prasenz» demonstrieren. Die Bewertungen der Glaubigen belegen
nach ihr eine wichtige Verbindung von Architektur und Reprédsentation (auch) im
Sakralbau.’” Meines Erachtens lasst sich also von allgemeinen Funktionsbegriffen
des <Traditionellen> auf spezifische Funktionen traditioneller Architektur schliessen.

3.3 Moderne Sakralarchitektur

Sakralbautenprojekte mit «architektonischer Innovation», wie es Sabine Kraft nennt,
«[...] brechen bewusst mit der Vergangenheit und bekennen sich, nach vorne

34 Cancik, Hubert / Gladigow, Burkhard/ Kohl, Karl-Heinz (Hg.): Artikel «Tradition» in: Handbuch religionswissen-
schaftlicher Grundbegriffe, W. Kohlhammer, Stuttgart 2001, Band V, S. 248.

35 A.a.0, S. 247 [Hervorhebung vom Verfasser].

36 Kraft, Sabine: Neue Sakralarchitektur des Islam in Deutschland, Eine Untersuchung islamischer Gotteshauser
in der Diaspora anhand ausgewahlter Moscheenneubauten, LIT Minster 2002, S. 270.

37 Ebenda.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 16

schauend, zur Architektur des 21. Jahrhunderts.»*® Sinngeméss gingen anfangliche
Modernisierungstheorien von einer Abkehr vom Alten und (mit Optimismus) von
«[...] einer unaufhaltsamen Verbesserung von Mensch und Welt durch westlich-
zivilisierten> Vernunftgebrauch [...]»** aus. Die Epoche der Moderne wird demnach
stark mit <Zweckmassigkeit, Vernunft, Fortschritt und sozialem Wandel> verbunden:
«Als Hauptmerkmale werden die im Zweck/Mittel-Kalkil operierende autonome
Vernunft als Motor fir wissenschaftlich-technischen Fortschritt und der damit
einhergehende soziale Wandel hervorgehoben [...]»*

In der Encyclopedia of Religion finden wir diesbezlglich eine duale Deutungs-
kategorie. Modernitat gilt als <Opponent zum (Traditionell)-Religiésen-: «[...] Either
an individual or group is thought to be for- modernity (and thus against traditional
religious commitments) or <for> traditional religion (and thus antipathetic toward
modernity in any and all forms).»*" Eine Zuneigung zum Modernen scheint ebenfalls
mit «Offenheit zum Neuen> konnotiert zu werden: Modernitat «[...] explicitly identifies
an openness and a commitment to the new as opposed to the old.»** Fir Religion
gilt nicht selten eine inverse Zuordnung: «[...] Religionen, in denen pauschal
vorgetragene Moderne-Feindlichkeit oft dem Beharren auf der <géttlichen Wahrheit
religidser Kernaussagen und der Abwehr «libertindren> Denkens und Handelns galt
und gilt [...]». Nur in bestimmten Belangen gelte Modernefreundlichkeit: «[...] wobei
gleichzeitig bestimmte (industrie-) gesellschaftliche Modernisierungen [...] akzeptiert
wurden und werden.»*?

Das Adjektiv <modern> (mittellat. modernus, <neu>) wird als korrelativer Begriff
verwendet: «[...] it implies what is new as opposed to what is ancient, what is
innovative as opposed to what is traditional or handed down.» Aufgrund dieser
Eigenschaften kann sich der Bedeutungsgehalt von <modern> stark andern: «[...]
what is judged modern at a particular time and place in a culture will not necessarily
be defined as such either in the future or in some other context.» Dies trifft auch auf
Architekturstile zu: «[...] <modern architecture> of the mid-twentieth century now has
a distinctly dated look.»* Dennoch wird ein Sakralbau, welcher heute als innovativ
bzw. <modern> gilt, in 50 Jahren wohl nicht als «traditioneller Sakralbau» gelten.
Doch zu einer bestimmten Zeit missen auch traditionelle> byzantinische, gotische
oder barocke Kirchenbaustile sowie osmanische Moscheen oder solche der Mogul-

38 Kraft, Sabine: Neue Sakralarchitektur des Islam in Deutschland, Eine Untersuchung islamischer Gotteshauser
in der Diaspora anhand ausgew&hlter Moscheenneubauten, LIT Minster 2002, S. 203 [Hervorhebung vom
Verfasser].

39 A.aO,S.472.

40 Ebenda.

41  Wilson, John F: Artikel «Modernity» in: Encyclopedia of Religion, Macmillan Reference, (an imprint of Thomson
Gale) USA, Second Edition 2005, S. 6109.

42 Ebenda.

43 Kildcker, Michael: Artikel «<Moderne» in Metzler Lexikon Religion, Gegenwart — Alltag — Medien, Band 2, hg. von
Christoph Auffarth, Jutta Bernard, Hubert Mohr, Stuttgart 1999, S. 472.

44  Wilson, John F: Artikel «Modernity» in: Encyclopedia of Religion, Macmillan Reference, (an imprint of Thomson
Gale) USA, Second Edition 2005, S. 6108. [Hervorhebung vom Verfasser]



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 17

Periode <neu> und insofern eigentlich <modern> gewesen sein, auch wenn man
diesen Begriff nicht kannte. Finden sich in religidsen Traditionen Epochenstile, die —
obwohl sie anfanglich <modern> bzw. <neu> waren — tber Jahrhunderte weg mass-
gebend fir das <Traditionelle> waren? Ist also das (zu einer bestimmten Zeit)
<Moderne> der Ursprung des (darauf basierten, kiinftigen) Traditionellen? «The term
modernity refers to the cultural conditions that set the terms for all thought and action
in a particular culture.»*® Oder wird ein Sakralarchitekturstil, der heute als <modern>
gilt, nie als <traditioneller- Massstab gelten, weil sich das <Moderne> der heutigen Zeit
vom <Neuens derjenigen Epochen, in welchem man den («reffizierten>)*® Begriff des
<Modernen> noch nicht kannte, grundlegend unterscheidet?

4 Fallbeispiele

Im Rahmen des oben erwahnten Projektes des Zentrums Religionsforschung wurden
Vertreter von Religionsgemeinschaften in Interviews Uber die Geschichte ihres
Bauprojektes befragt’’. Es ist also zu Bedenken, dass die in Punkt 4 aufgefiihrten
Schilderungen immer die Innenansicht einer Gemeinschaft bzw. deren Repréasentanten
darstellen. Auch kénnen die aufgezahlten Fallbeispiele in keiner Weise als reprasentativ
fr einen Sakralbautyp resp. fir eine bestimmte Migrationsreligion gelten. Dennoch
kdnnen sie uns einen Hinweis auf etwaige Tendenzen von Denkmustern liefern, die ich
— unter den genannten Vorbehalten — als (empirische) Basis fur die Beantwortung der
Fragestellung meiner Arbeit verwenden werde. Ein weiteres Problem ist die
unterschiedliche Ergiebigkeit der Interviews: wahrend einige Interviewte kaum auf den
Punkt der Baugeschichte eingingen, waren andere sehr ausfihrlich.

4.1 Narrative der Realisation traditioneller Sakralarchitektur

411 Traditionelle Moscheenbauten

Die 1978 erbaute Moschee der «Fondation Culturelle Islamique» in Genf weist
grundsétzlich einen traditionellen Architekturstil auf*®. Einige Gebaudeteile, wie das
Foyer zwischen der Kulturstiftung und der Moschee sowie das Aussere der Kuppel

45 Ebenda.

46 Modernitét als einzigartige, pankulturelle historische Erscheinung und nicht nur als <Neuartiges>, welches <Altes»
abldst. Vgl auch: Wilson, John F: Artikel «Modernity» in: Encyclopedia of Religion, Macmillan Reference, (an
imprint of Thomson Gale) USA, Second Edition 2005, S. S. 6109.

47 Interviewleitfaden siehe Anhang

48 Nach der Klassifizierung von Omar Khalidi entsprache die Moschee in etwa der Kategorie der «Neuinter-
pretation des traditionellen Moscheenbaus». Vgl. Kraft, Sabine: Neue Sakralarchitektur des Islam in Deutsch-
land, Eine Untersuchung islamischer Gotteshauser in der Diaspora anhand ausgewahlter Moscheenneubauten,
LIT Miinster 2002, S. 203.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 18

sind jedoch modern gestaltet. Aussagen die sich auf diese Elemente beziehen,
werde ich, wie erwahnt, im Abschnitt 4.2.1 auffihren. Hafid Ouardiri, ehemaliger
Sprecher der islamischen Kulturstiftung begrindet den (sichtbar) gewahlten
Architekturstil folgendermassen:

The architecture should show the specificity of the Islamic worshipping place. We
are in an international city and it is essential to show diversity can coexist in
harmony. [...] | think it is relevant to have for each religious tradition its own specific
architecture [...]. Think about it in its positive aspect. It is a richness to show what is
common and what is different.*®
Das Minarett sei jedoch nicht aufgrund religiéser Vorschrift gebaut worden: «The
Koran does not impose a particular type of architecture for a worshiping place [...] the
only religious obligation when building a mosque is the orientation to Mecca (Kiblah)
inside of the prayers’ room.» Den Grund, warum eine Moschee ein Minarett besitzt,
sieht Quardiri in der Tradition begriindet «[...] Muslims follow this tradition wherever
they are.» Er sieht diese architektonische Tradition jedoch in keiner Weise als
zwingend. «By all means, if the law forbids the construction of a minaret, it is quite
unnecessary to quarrel about it, because what is important is to have a place, where
we can pray [...]»*° Auch Youssef loram, von 2006 bis 2009 Haupt-Imam der
Moschee in Genf, begriindet den Architekturstil in dieser Manier: «It’s our heritage, we
have this mosque from the last generation, when | go to Cordoba in Spain, it is like our
mosque. [...] If we do something we do it like this, because we have had this from the
last generation [...] we must respect it. | can’t build a mosque like a church, no.»>"!
Ahmed Sadaqat, der Imam der 1963 erbauten Mahmud-Moschee in Zlrich und
Missionar der Ahmadiyya-Bewegung in der Schweiz, sagt:
Das Minarett hat weder mit Bedrohung noch mit Stadteroberung zu tun! Sondern im
Gegensatz zu dem, was man heutzutage zu héren hat, ist es ein Symbol der
Verbindung zwischen den Menschen und ihrem Schoépfer Gott. Minarett bedeutet
<Leuchtturm> und dieses Wort ist abgeleitet vom Wort <Nur>. <Nur> bedeutet <Licht>.
Gott ist die Quelle jeglichen Lichtes und in dem Sinne ist das Minarett ein Hinweis,
dass man hier mit dem Licht Gottes in Verbindung kommen kann.52
Traditionelle Sakralarchitektur (hier das Minarett) wird in diesem Fall mit der Sym-
bolisierung von Glaubensvorstellungen (Gott als die Quelle jeglichen Lichtes, Ver-
bindung zwischen Mensch und Gott) begriindet. Des Weiteren macht nach Ahmed
Sadagat die traditionelle Bauweise den 6ffentlichen Charakter der Moschee sichtbar:
«Eine Moschee ist ein 6ffentliches Gebaude, das fir die Anbetung Gottes gebaut
wird und in der Moschee ist jeder willkommen der den einzigen und alleinigen Gott

49 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 6: Interview mit Hafid Ouardiri, S. 9 [Hervorhebung vom Verfasser].
50 Ebenda.

51  Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 6: Interview mit Youssef lbram, S. 5 [Hervorhebung vom Verfasser].
52 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 5: Interview mit Ahmed Sadaqgat, S. 2 [Hervorhebung vom Verfasser].



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 19

anbeten mdchte. Deshalb sind Minarett und Kuppel die wesentlichen Merkmale, um
erkennen zu kdnnen, dass es sich hier um ein 6ffentliches Gebdude handelt [...].»°°

41.2 Traditionelle orthodoxe Kirchen

Obwohl die 1985 gebaute griechisch-orthodoxe Kirche Agios Dimitrios in Zlrich
erzwungenermassen eine moderne Architektur aufweist (siehe weiter unten), sind
die Erzahlmuster von Pfarrer Emmanuel Simandirakis sehr aufschlussreich
bezlglich vorkommender Deutungsmuster Gber traditionelle Kirchenarchitektur: «Wir
sind orthodox, und das Gebaude spielt eine grosse Rolle. [...] Wir haben eine
bestimmte Struktur [...] Wenn man die Kirche von draussen sieht, ist man
vorbereitet. Man tritt in dieses Heiligtum.»>*

Aus dem Giebel der 2002 umgebauten russisch-orthodoxe Auferstehungskirche in
Zurich ragt ein bescheidenes Turmchen mit einem dunkelgriinem zwiebelférmigem
Aufsatz: Ein traditionell russisch-orthodoxer Glockenturm. Ausser dem typisch
russisch-orthodoxen Kreuz an dessen Spitze und zwei lkonen mit Engeln beim
Eingang, finden wir keine weiteren, ausserlich sichtbaren Elemente traditioneller
Sakralarchitektur. Pfarrer Oleg Batov erzahlt: «Wir durften die Kuppel nicht héher als
den friiheren Kirchenturmspitz machen.>® Aber das orthodoxe Kreuz durfte etwas
héher sein.»*® Auf die Frage, ob man sich nicht einen grésseren Turm gewiinscht
hatte, entgegnet er: «Es ware mehr traditionell, finf Kuppeln zu machen [...] aber
das ging nicht, das geht nicht, dann ist man zufrieden mit dem.» Frau Messerli, die
Finanzverwalterin erganzt: «[...] ich bin gewohnt an anderen Orten in der Welt zu
leben. Aber in Russland haben wir tberall Kuppeln, das gehdért dazu, das gehért zu
einer Kirche. Das ist ein Symbol.»*" Auf die Frage, aus welchem Grund man das
Gebdude mit traditionellen Elementen, wie dem Zwiebelturm versehen habe,
entgegnet sie: «Damit die Leute sich freuen. Es ist eine Freude, es freut einen. Viele
Leute sagen: <\Wir haben eine richtige Kirche, sie hat eine Kuppel, sie hat ein Kreuz
— unser [russisch orthodoxes] Kreuz hat sie> — es freut einen.» In diesen Antworten
wird ein Deutungsmuster sichtbar, welches die traditionelle Bauweise implizit als
Voraussetzung fir eine «richtige Kirche> wertet. Auch die identitatsstiftende Funktion
des Traditionellen wird erwahnt: «[...] Die Leute, die kommen, die freuen sich und
wir fiihlen uns wie Zuhause.»"®

53 Ebenda.

54 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 15: Interview mit Emmanuel Simandirakis, S. 6.

55 Das Gebaude an der Narzissenstrasse wurde 1910 von der Chrischona-Gemeinde erbaut, 2001 wurde es von
der russisch-orthodoxen Gemeinde erworben und danach umgebaut.

56 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 17: Interview mit Oleg Batov und Frau Messerli, S. 3

57 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 17: Interview mit Oleg Batov und Frau Messerli, S. 5 [Hervorhebung
vom Verfasser].

58 Ebenda [Anmerkung und Hervorhebung vom Verfasser].



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 20

41.3 Kirche im klassisch armenischen Stil

Die identitatsstiftende Orientierungsfunktion traditioneller Architektur kommt auch in
der Erzéhlung von Pfarrer Dr. Abel Manoukian zum Ausdruck. Die 1969 erbaute
armenisch-apostolische Kirche in Troinex bei Genf wurde nach dem Vorbild der im 6.
Jahrhundert gebaute Kirche HI. Haripsimé von Etschmiadzin (Armenien) gebaut. Als
Griinde fir die Realisation des Gebaudes im typisch klassischen Stil der armeni-
schen Kirchenarchitektur nennt der Pfarrer: «Das ist sehr Ublich. Man wollte so der
Heimat [...] ziemlich nahe kommen. [...] Das ist ja im Blut, im Geist. Anders kann
man ja nicht bauen. [...] Das ist die Tradition der armenischen Kirche [...]»
Traditioneller Baustil bedeutet auch Erkennbarkeit. «In der Form ist die Kirche
erkennbar als eine Kirche und anders kann es nicht sein.»>° Auch hier finden wir den
impliziten Hinweis, dass ein Sakralgebaude eher, ja vielleicht nur dann «als Kirche
erkennbar» sei, wenn sie im traditionellen Stil gebaut wurde. Pfarrer Manoukian
erwahnt auch ein Deutungsmuster von c<religiéser Architektur-: «Es gibt einen
festgelegten Kanon, den Kanon der armenischen Architektur, das ist religidse
Architektur [...] und nach diesen Gesetzen bauen die Armenier ihre sakralen
Bauten.» Der Sakralbaustil gilt auch als kulturelles Erbe: «Seit dem 5.-6. Jahrhundert
wurde das schon festgelegt und nach diesem Kanon werden alle Kirchen gebaut.» 60

4.1.4 Buddhistisches Wat mit Mondop

Das 2002 erbaute thailandische Kloster Wat Srinagararindravararam in Gretzenbach
ist als Sakralbau von weitem erkennbar. Es ist ein stark verzierter Gebaudekomplex
mit mehrfach abgestuften Dachsilhouetten, wie es fiir Thailand blich ist. Uber dem
«Ubosoth», dem Hauptzeremonieraum, ragt, einem spitzen Turm ahnlich, der héchste
Dachkamm der Anlage — er heisst «Mondop» und ist 25,7 Meter hoch. Der Abt
Phrathep Kittimoli®' begriindet diesen traditionellen und kostenintensiven Architek-
turstil folgendermassen: «The main point [...] is to give honour to the kings mother|...]
This temple is under the patronage under the kings’ mother. So then it should not be
ordinarily, but it should be suitable to make like a copy from Thailand. This Temple is a
combination between a Temple and a King’s Palace. The big tower (Mondop) in the
middle of our Wat is this Kings Palace.”® Auch in diesem Projekt ging es zum Einen
darum, ein Stlick Heimat («a copy from Thailand») zu realisieren, zum Andern aber ist
der Tempel ein Gedachtnis an die Mutter des Thaildndischen Koénigs, Prinzessin
Somdet Phra Srinagarindra, welche den Bau des Tempels finanziell stark unterstitzt
hat. Der Tempel ist deshalb auch nach ihr benannt. Dies stellt ein Begrindungsmuster

59 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 11: Interview mit Pfarrer Dr. Abel Manoukian, S. 5 [Hervorhebung vom
Verfasser].

60 Ebenda [Hervorhebung vom Verfasser].

61 Burgerlich Dr. Phramaha Thongsoon Rongthong Suriyajoto.

62 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 3: Interview mit Phrathep Kittimoli, S. 2 [Hervorhebung vom Verfasser].



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 21

dar, welches der Verfasser bei keinem andern Projekt vorfand. Viele Sakralgebaude
wurden zwar massgeblich durch bestimmte Donatoren®® resp. Donatorinnen
ermdglicht, jedoch fand sich bei keinem Projekt als Hauptmotiv fir den Architekturstil
die «Ehrerweisung» (to give honour) gegenuber den Stiftern.

4.2 Narrativ der Realisation moderner Sakralarchitektur

4.2.1 Moderne Moscheenprojekte

In der Schweiz lasst sich keine ausschliesslich modern gebaute und &ausserlich
erkennbare Moschee (mit Kuppel oder Minarett) finden.®* Aus diesem Grund méchte
ich als Fallbeispiel auf eine moderne Moschee im oberbayrischen Penzberg
eingehen. Der Architekt der 2005 gebauten Moschee, Alen Jasarevic, lebt seit langer
Zeit in Deutschland und hat bosnisch-muslimische Wurzeln.

Der moderne Baustil wird von ihm als etwas Integratives gewertet: «Wichtig ist, dass
wir mit so einem Gebaude einen Beitrag zur Gesellschaft leisten — nicht nur zur
muslimischen, sondern auch zur nichtmuslimischen.» ® Der moderne Architekturstil
wird im Artikel weiter als «gesellschaftsvertraglicher> assoziiert, als <integrations- und
zukunftsfahiger> und folglich als <Beitrag zur Gesellschaft>. Ein verwandtes
Denkmuster verbindet moderne Sakralarchitektur mit der Fortschrittlichkeit und
Flexibilitat einer Glaubensgemeinschaft: «[...] ich will auch gerne der Gesellschaft
hier zeigen, dass wir mithalten kdnnen, dass wir innovativ sein kénnen, und dass wir
unseren Glauben nicht als etwas althergebrachtes verstehen, sondern als etwas,
was sich standig entwickelt und dadurch auch solche Gebaude schaffen kann.»®
Alen Jasarevic sieht in modernen Moscheebauten eine Chance Angste der
Mehrheitsgesellschaft zu reduzieren: «Eine Moschee ist zunachst etwas Fremdes
und Unbekanntes. Das macht Angst [...] Eine Moschee in moderner Form nimmt
womaglich auch die Furcht vor radikalen Muslimen.»®” Der Architekt grenzt sich des-
halb gegeniber traditionellen Moscheenbauten ab: «Manchmal habe ich beim An-
blick eines Moscheenneubaus den Eindruck, dass dieser nicht fir die Zukunft,
sondern fir die Vergangenheit gebaut wurde. Ich denke, wenn wir hier in dieser

63 Beispielsweise die Islamische Kulturstiftung in Genf, das Zendo der Stiftung Felsentor in Luzern, die Kirche
Agios Dimitrios in Zurich, die armenisch-apostolische Kirche Saint Hagop in Genf, etc.

64 In Wohlen, Kanton Aargau, befindet sich zwar ein moderner Moscheenneubau, jedoch ohne Kuppel und
Minarett. Ein &hnlicher Bau ist derzeit in Hegnau, Kanton Zirich, geplant.

65 Islamische Zeitung, «<Wichtig ist, dass wir mit so einem Gebaude einen Beitrag zur Gesellschaft leisten>», 21.
10. 2005, auf: http://www.islamische-zeitung.de/?id=6368

66 Ebenda [Hervorhebung des Verfassers].

67 Buchwald, Sabine: «<Eine Moschee nimmt die Furcht vor radikalen Muslimen>», in: Sueddeutsche Zeitung, 13.
3 2009, auf: http://www.sueddeutsche.de/954381/661/2797294/Eine-Moschee-nimmt-die-Furcht-vor-radikalen-
Muslimen.html



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 22

Gesellschaft bestehen und auch eine Zukunft haben wollen, dann missen wir Dinge
einfach anpacken und andern.»%®

Bekanntlich 16sen Moscheenneubauten nicht selten die heftigsten Debatten aus.
Dieses moderne Projekt traf dagegen auf keinen Widerstand, die Reaktionen aus der
Umgebung waren dem Anschein nach sogar positiv: «Bisher hatten wir ausschliesslich
sehr positive Rickmeldungen, nicht nur von der muslimischen Bevdlkerung
Penzbergs, sondern auch von der nichtmuslimischen.» Zudem scheint der moderne
Bau von den lokalen Behérden als Vorzeigemodell fir zukinftige Moscheeprojekte
betrachtet worden zu sein. Alen Jasarevic erzahlt: «Mich haben viele deutsche Stellen
angerufen. Die Regierung von Oberbayern beispielsweise will Fotos und Plane von
mir haben, mit denen sie den Gemeinden zeigen will, dass man es mit so einem
Gebaude viel einfacher hat zu bauen und dass es so einfacher ist, ein Gebaude zu
schaffen, mit dem sich auch die Nichtmuslime identifizieren kdnnen.»®®

Die Moschee der islamischen Kulturstiftung in Genf weist neben traditionellen,
ebenfalls moderne Elemente auf, z. B. das facettenreiche Glasdach des Foyers zwi-
schen Kulturstiftung und Moschee oder die dreieckigen Fensterelemente der Kuppel.
Das moderne Foyer verbindet die grundsétzlich traditionell gebaute Moschee, mit
den von der Stiftung mit dem Bauland Ubernommenen historischen Gebauden.
Deshalb fiihre ich diejenigen Aussagen von Hafid Ouardiri, welche sich kontextuell
auf diesen modernen Teil der Moschee beziehen in diesem Abschnitt auch auf. Das
Deutungsmuster, welches Ouardiri dem diesbeziiglichen Architekturkonzept zu-
ordnet, ist der Integrationsgedanke’: «This building as it was constructed is a
pedagogical example for integration to the attention of those who frequent this place.
[...] We have here two kinds of civilisations, two kinds of architectural structures and
we have to set harmony between them.” Dank einer modernen Architekturkonzeption
war es also mdoglich, die Ubernommenen historischen Gebaude zu integrieren:
«What is essential is to compose with what was before and to construct in harmony
with the environment.” "'

4.2.2 Moderne orthodoxe Kirchen

Pfarrer Emmanuel Simandirakis von der griechisch-orthodoxen Kirche Agios
Dimitrios in Zlrich erzahlt: «Wir wollten eine byzantinische Kirche bauen mit Kuppel,
mit allem. [...] diese Kirche hier ist eine moderne Kirche von aussen — von innen ist

68 Ebenda [Hervorhebung des Verfassers].

69 Ebenda [Hervorhebung des Verfassers].

70 Bei der Auswertung des Interviews mit Hafid Ouardiri stellt sich jedoch das methodische Problem, dass sich
seine Antworten nicht explizit auf die modernen Elemente der Moschee beziehen, sondern eher auf das
Baukonzept mit welchem man die Integration der Ubernommenen historischen Geb&ude speziell beriick-
sichtigte. Die diesbezliglichen Teile der Architekturkonzeption sind, wie erwahnt, modern gestaltet. Insofern sind
seine Erklarungen zum cintegrativen Charakter des Sakralbaus (zumindest ansatzweise) auch implizite
Begriindungen fiir dessen moderne Elemente.

71  Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 6: Interview mit Hafid Ouardiri, S. 8.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 23

sie aber sehr schon. [...] Sie ist eine schreckliche Dame mit einem goldenen Herz.
Von drauBen schlecht [...]».”* Auf ostentative Weise wird hier klar gemacht, dass der
Wunsch nach einem modernen Sakralbau nicht von der griechisch-orthodoxen
Gemeinde ausging. Dennoch ist die Kirche an der Rousseaustrasse in einem
Uberaus modernen Stil realisiert worden. Was ist passiert? Pfarrer Simandirakis
erzahlt, dass erst nach 17 Jahren Verhandlungen ein Grundstlck, welches der Stadt
Zurich gehorte, von der Stiftung griechisch-orthodoxe Kirche gekauft werden konnte.
Nach einem Projektwettbewerb entschied sich die Jury zudem nicht flr das Projekt
der griechisch-orthodoxen Gemeinde — eine Kirche im traditionell-byzantinischen
Baustil: «Die Baubehérden haben bei einer Abstimmung mit der Mehrheit uns
gezwungen, ein Projekt zu realisieren, obwohl wir dieses Projekt nicht realisieren
wollten. [...] Im Grunde genommen war nur eines der neun Projekte geeignet, aber
die Jury hatte die Mehrheit: Schweizer die keine Ahnung von der orthodoxen
Tradition hatten.»’® Weil es fiir die Gemeinde wegen finanzieller Umstande wichtig
war, méglichst rasch zu handeln, sah man sich gezwungen, das moderne Projekt zu
realisieren: «Und am Schluss, weil wir so viele Jahre gekampft haben, eine Kirche
zu bauen, war dann genug. Wir haben gesagt: <Bauen wir das, fertig!>. Und darum
waren wir gezwungen dieses Projekt anzunehmen. Wir haben mit Pein dieses
Projekt akzeptiert und mit dem Bau begonnen. [...]» * Die Unzufriedenheit tiber die
(erzwungene) moderne Realisation ist gross, auch scheint die oben postulierte
<dentitatsstiftende> Funktion des Traditionellen (bzw. der traditionellen Architektur)
vermisst zu werden: «Und diese Kirche ist von aussen betrachtet keine orthodoxe
Kirche. [...]»"> Der Pfarrer spricht dem (ausseren) des Gebaudes sogar den
«liturgischen» Charakter ab: «Es ist einfach [...] nicht liturgisch dieses Gebaude [...]
schade.»”® Da mit diesem Begriff gewodhnlich die offiziell festgelegte Form des
christlichen Gottesdienstes bezeichnet wird, ist nicht ganz klar, was er damit meint.
M. E. kann man daraus schliessen, dass er findet, der Bau halte sich nicht an die,
von der Tradition «geheiligten>, wenn auch ungeschriebenen Vorgaben. Die <Sakra-
litat> der Kirche ist nach ihm demnach aufgrund ihrer Modernitat <beschadigt>-. Nach
Simandirakis erweckt der moderne Bau bei vielen Pilgern auch nicht den Eindruck,
dass es sich um eine orthodoxe Kirche handelt: «Glauben Sie mir, viele Pilger aus
Griechenland kommen hierher [zur Kirche!] und stellen mir die Frage: <Entschuldi-
gung, wo ist die orthodoxe Kirche?> Aber wenn das Gebaude traditionell ware,
wiirden Sie es sofort— [erkennen].»”” Aufgrund ihrer Modernitat wird die Kirche zum
Teil also gar nicht als Sakralgebdude wahrgenommen. Folglich impliziert dieser Fall,

72  Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 15: Interview mit Emmanuel Simandirakis, S. 5.

73 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 15: Interview mit Emmanuel Simandirakis, S. 3.

74 Ebenda [Hervorhebung des Verfassers].

75 Ebenda [Hervorhebung des Verfassers].

76 Ebenda [Hervorhebung des Verfassers].

77 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 15: Interview mit Emmanuel Simandirakis, S. 6 [Erganzung und Hervor-
hebung vom Verfasser].



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 24

dass traditionelle Architektur eher dem Referenzfeld <Religion> zugewiesen wird als
moderne.

Dr. Gary Vachicouras vom orthodoxen Zentrum’® in Chambésy erzahlt, dass die zum
Zentrum gehoérende Kirche Saint-Paul” ursprunglich im traditionellen byzantinischen
Stil geplant wurde. Die lokalen Behérden waren jedoch nicht damit einverstanden:
«The church had to be designed in such a way in order to fit the local landscape of
Chambésy.” Deshalb begann man 1973 mit einem modernen Sakralbau. Dies
verhinderte jedoch nicht, dass einige Prinzipien der orthodoxen Kirchenarchitektur im
Bau integriert wurden. Vachicouras sieht dies als Erfolg: «[...] this perspective
allowed the successful construction of a unique church in the vision of continuity and
renewal, in spite of the diversified opinions of the faithful. |, personally, would say
that it is architecturally indigenous of the given region of Pregny-Chambésy in the
Canton of Geneva.»®

Auch hier scheinen die Behérden davon ausgegangen zu sein, dass sich ein
modernes Sakralgebaude «besser in die Landschaft einfiigt»' als eine traditionelle
(byzantinische) Kirche. Heisst das nun, dass sich hinter dieser Préferenz ein
Deutungsmuster verbirgt, welches einen Rohbetonbau (bei welchem die sakralen
Elemente weniger auffallig sind) als <passender fir die Landschaft bewertet (als ein
fremder> byzantinischer Stil)? Oder spielte der Umstand eine Rolle, dass es nur mit
dem realisierten modernen Bau mdglich war, dessen Dacher mit Rasenflachen zu
versehen, damit das Bauwerk «besser in die Landschaft passt»? Aus dem Interview
lasst sich dies leider nicht entnehmen.

4.2.3 Moderne Synagogen

Ein schlichter, kubischer Baustil gibt der 1960 erbauten Synagoge der judischen
Aschkenasim-Gemeinde Agudas Achim das Aussehen eines Zweckbaus. Dennoch
ist der Bau als Synagoge erkennbar, denn in der Verkleidung der Fassade sind zen-
trale Symbole des Judentums zu sehen: Davidsstern, Steintafeln mit den zehn
Geboten und der siebenarmige Leuchter. Auch Uber der Mannereingang sind zwei
Tafeln in hebraischer Schrift, welche die Zehn Gebote verkiinden.

Eli Rosengarten, der heutige Prasident der 1927 gegriindeten Gemeinde konstatiert:
«Ja es ist modern, es wurde damals in der NZZ erwahnt, dass es ein moderner
Synagogenbau ist. [...] Es ist eine Abweichung von dem was damals schon in Zirich
an der Freigutstrasse oder an der Léwenstrasse war, es hebte sich natlrlich von

78 Genauer handelt es sich um das orthodoxe Zentrum des 6kumenischen Patriarchats von Konstantinopel (mit
Sitz in Istanbul).

79 Die Kirche wird von griechischsprachigen Orthodoxen (und einmal im Monat von der Georgischen Gemeinde
benutzt), deren Krypta von der «Paroisse Orthodoxe Francophone», zu welcher russisch-, serbisch-, syrisch-,
griechisch-, ruménisch-orthodoxe und auch Schweizer Konvertiten gehéren.

80 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 14: schriftliche Ergdnzungen zum Interview von Dr. Gary Vachicouras,
S. 4 [Hervorhebung vom Verfasser].

81 Ebenda.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 25

diesen zwei Synagogen ab.» Ahnlich wie andere Gemeinschaften mit modernen
Bauten, wertet Rosengarten die Modernitat der Synagoge als etwas <Spezielles>.
M. E. wird 6fters, zusammen mit einem Deutungsmuster, welches auf die <Einzig-
artigkeit> des Sakralgebaudes hinweist, dieses zugleich als <attraktiv> bewertet. Das
ist ebenfalls bei Eli Rosengarten festzustellen: «Es ist sehr einfach und ohne
Schnérkel und diese einfache Linie finde ich eigentlich bestechend an dieser Syna-
goge [...] innen wie aussen.» Im Gegensatz zu einigen Deutungsmustern von
Gemeinschaften mit traditionellen Bauten, wird die Synagoge, obwohl sie modern ist,
als charakteristisch fir die die judische Gemeinde gesehen: «Wir finden die
Synagoge ist sehr reprasentativ [...]»* Die <Sichtbarkeit> resp. eine traditionelle
Bauweise scheint bei der judischen Gemeinde in Zirich nicht von zentraler
Bedeutung zu sein: «Man hat wahrscheinlich die Synagoge nicht bewusst sichtbar
machen wollen, aber man wollte sie auch nicht verstecken. Sonst hatte man sie [...]
einfach duBerlich als irgendein Geschaftshaus bauen [missen].»® Dennoch ist die
Erkennbarkeit und das Traditionelle des Synagogenbaus nicht irrelevant:
Wenn wir eine Synagoge bauen und dies erlaubt ist, warum sollen wir nicht zeigen,
dass es eine Synagoge ist? [...] Wenn man kein Grund hat muss man es nicht
verstecken, die Christen verstecken ja auch nicht ihr Gotteshaus [...] Der Ursprung
von jeder Synagoge war ja der Tempel in Jerusalem und der war ja auch sichtbar
[...] Damals musste es schon klar sichtbar sein, dass es der Ort des Tempels ist.
Aber spater gab es wahrscheinlich kein Grund, dass man es zeigen musste, man
fand einfach, dass es jeder wissen soll, dass [das erbaute Gebdude] ein
Gotteshaus ist [...]**
Trotz ihres modernen Baustils ruft die Synagoge in gewissen Bevélkerungsschichten
anscheinend Widerstand hervor. Steinwirfe auf das Gebaude habe es friher etwa
alle zwei Jahre einmal gegeben. Auch antijidische Schmierereien habe es ab und
zu gegeben, aber héchstens vier Mal, seit er Prasident sei (1988), erzahlt Eli
Rosengarten. Auch die in Lugano um 1959 eher modern (um-) gebaute Synagoge
Via Maderno ist von Anfeindungen nicht frei. Am 13. Méarz warf ein 58-jahriger im
Tessin wohnhafter Italiener eine mit Brennstoff geflillte Flasche ins Untergeschoss
des Gebéaudes. Ein grosser Teil der Innenrdume, insbesondere die Bibliothek, wurde
zerstort.?® Zwei Jahre vor dem Brand wurde die Synagoge ebenfalls mit Haken-
kreuzen und antisemitischen Spriichen verschmiert. Ansonsten habe die jludische
Gemeinde in Lugano jedoch nie Probleme gehabt, stellt Elio Bollag, der Sprecher
der dortigen Comunita Israelita fest.®® Auch die in den friihen Siebziger Jahren im

82 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 8: Interview mit Eli Rosengarten, S. 6.

83 A.aO,S.7.

84 Ebenda.

85 Sowohl das Gericht als auch Elio Bollag, der Sprecher der Comunita Israelita von Lugano, sahen im Brand-
anschlag jedoch keine eindeutig antisemitische Handlung. Beim Tater wurde stark verminderte
Zurechnungsféhigkeit festgestellt, so dass man, wenn Uberhaupt von Antisemitismus, eher von einem «irratio-
nalen Antisemitismus» ausging.

86 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 10: Interview mit Elio Bollag, S. 10-11.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 26

Malagnou-Viertel in Genf gebaute Synagoge Hekhal-Haness, die sogar sehr modern
ist, wurde am 24. Mai 2007 vermutlich das Opfer eines Brandanschlages. Allerdings
konnte bis jetzt der Sachverhalt nicht geklart werden. Doch sowohl im Fall der
Synagoge von Lugano als auch derjenigen von Genf bestand kein Zusammenhang
mit einem Neubau, da die Gebaude seit Jahrzehnten in den Quartieren standen.®’
Aufgrund der in den Interviews festgestellten positiven Beziehungen zur Umgebung
und den zahlreichen Solidaritatskundgebungen nach dem Brand in Lugano, liegt
jedoch die Vermutung nahe, dass es sich bei diesen Sabotageakten eher um
grundsatzlich Antisemitistische Aktionen extremistischer Randgruppen handelt.
Dennoch zeigen diese Félle auf, dass auch moderne Sakralgebaude, je nachdem,
von welcher Gemeinschaft sie stammen, von einigen Mitgliedern der einheimischen
Bevdlkerung anscheinend als <stérend> empfunden werden. Wie ich weiter unten
feststellen werde, spielt folglich (zumindest bei einigen Bevdlkerungsgruppen) neben
dem Baustil auch die Wahrnehmung der jeweiligen Migrationsreligion eine zentrale
Rolle in der Akzeptanz von migrationsbedingten Sakralgebauden.

4.2.4 Moderne buddhistische Sakralbauten

Venerable Chue Yann, die leitende Nonne des 2006 gebauten (taiwanesischen) Fo
Guang Shan Zentrums in Genf erzahlt, dass aufgrund des modernen Baustils viele
Leute nicht erkennen, dass es sich um einen buddhistischen Tempel handelt. Ab
und zu kdmen Besucher, die denken, dass es eine Botschaft oder ein Restaurant
sei. Doch dies wird nicht negativ, sondern wiederum mit einem Deutungsmuster
gewertet in welchem <Einzigartigkeit> und <Attraktivitdt> zum Ausdruck kommen:
«This is something which is very special. [...] It's not tradition; it can be modern style
[...] This [...] can attract people to come in. Wow what is this building!» Wiederum
scheint die Modernitat das Sakralgeb&aude als solches <weniger sichtbar> zu machen.
Den modernen Architekturstil begrindet die Nonne mit dem «integrativen»
Deutungsmuster der Adaptabilitat: «[...] since we are in a European country, so we
tried to have something which is adaptive.» %

Jacques Kuhn, Ehrenpréasident des Stiftungsrates des 1968 erbauten Tibet-Institut-
Rikon, erzahlt, dass es eine Grundsatzentscheidung war, ob man das Gebaude «[...]
im Heimatstil der Tibeter machen soll oder westlich neu.»** Man entschied sich
jedoch aus «ideellen und finanziellen» Griinden gegen den <Heimatstil>. Die dusser-
liche Gestaltung wird, obschon sie grundlegende tibetische Elemente aufweist, als
«westlich modern» bezeichnet. Deshalb ordne ich das Tibet-Institut der Kategorie

87 Baumann, Martin / Tunger-Zanetti, Andreas: Migration und religidése Bauten — zur Neuaushandlung des
offentlichen Raums, in: Kunst und Kirche, 04/2008, S. 6.

88 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 4: Interview mit Venerable Chue Yann, S. 6. (Seit Ende 2008 weisen
zwei mannhohe Steinskulpturen des Buddha Avalokiteshvara und eine dritte religidse Skulptur von Buddha
Maitreya in Strassenndhe starker auf den sakralen Charakter des Gebaudes hin.)

89 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 1: Interview mit Jacques Kuhn, S. 7 [Hervorhebung des Verfassers].



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 27

moderner buddhistischer Sakralbauten zu. Peter Lindegger, der 1963 vom Roten
Kreuz mit der Betreuung der Tibeter in Rikon beauftragt wurde, schreibt, dass das
Einverstandnis der tibetischen Berater zwar wichtig gewesen sei. Aber «[...] alles in
allem sollte [...] einer funktionalen westlichen Architektur der Vorzug vor einer kaum
vertretbaren Rekonstruktion eines tibetischen Klosterbaues eingeraumt werden.»%
Welches die «ideellen Erwdgungen» waren, lasst sich aus unseren Quellen leider
nicht erschliessen. Der Hinweis auf eine «kaum vertretbare Rekonstruktion» eines
traditionellen Klosterbaus impliziert jedoch, dass man eine moderne Realisation nicht
nur aus finanziellen Griinden positiver wertete. Aus diesem Grund sei «[...] eher das
Innere, der Kultraum [...] ein Stiick Heimat fiir die Tibeter.»"'

Der Architekturstil des 2004 erbauten Zendo® der Stiftung Felsentor auf der Rigi
wirkt auf den ersten Blick traditionell japanisch. Der Tempelbau kann jedoch als
moderner Bau bzw. als Innovation®® kategorisiert werden. Vanja Palmers, der
Griinder und Prasident der Stiftung, erklart, dass der Architekt (ein amerikanischer
Zen-Priester, der in Japan Tempelbau studierte) ein Gebaude schaffen wollte «[...]
welches weder zeitlich noch kulturell eindeutig zugeordnet werden kann.» Der
innovative Stil wird auch in diesem Fall mit dem Deutungsmuster <Attraktivitat- kon-
notiert: «Sein Erscheinungsbild darf neugierig machen und soll zugleich einladend
wirken.»** Palmers verweist darauf, dass zwischen dem Geb&udestil des Zendos
und dem, was darin stattfinden soll, ein Zusammenhang bestehe: ein Treffen von
Ost und West. Die lokale Baubehérde habe am Anfang jedoch Bedenken zum Bau
gehabt: Teil dieser Bedenken sei einerseits das «exotische»® Erscheinungsbild des
Tempels gewesen, andererseits war der Bau ausserhalb der Bauzone geplant. Mit
Hilfe der Vermittlung der Beratungsstelle fir Orts- und Landschaftsbild konnte der
Tempel dennoch im geplanten Stil realisiert werden.®

5  Auswertung

In den Narrativen der oben aufgezahlten Fallbeispiele fand ich zahlreiche Muster von
Bewertungen Uber moderne bzw. traditionelle Sakralbauten. Diese habe ich

90 Lindegger, Peter: 20 Jahre Kilbsterliches Tibet-Institut, Rikon/Zlrich, Kldsterliches Tibet-Institut, 1988, S. 15
[Hervorhebung des Verfassers]. In diesen Schilderungen ist zu bedenken, dass Jacques Kuhn und Peter
Lindegger (hinsichtlich seines gesellschaftlichen Hintergrundes) nicht der beschriebenen Migrationsgruppe
angehdren, jedoch Uber Jahrzehnte enge Verbindungen zu dieser pflegten.

91 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 1: Interview mit Jacques Kuhn, S. 8 [Hervorhebung des Verfassers].

92 Ein Zen-Tempel auf dem Grundstlck der Stiftung Felsentor, auf dem sich ausserdem ein Seminarhaus mit
Gartenrestaurant sowie eine Alp mit Viehwirtschaft bzw. einem Tierschutzprojekt befindet.

93 Der Verfasser, kennt sich nicht in traditioneller Japanischer Zendoarchitektur aus, und stitzt sich diesbezuglich
auf die Aussagen von Vanja Palmers.

94 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 2: Interview mit Vanja Palmers, S. 2.

95 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 2: Interview mit Vanja Palmers, S. 2.

96 Aufgrund des gesetzlich vorgeschriebenen, minimal erforderlichen Waldabstandes, musste das Gebaude
jedoch etwas kleiner als urspriinglich gebaut werden.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 28

Deutungsmuster genannt. In den folgenden zwei Abschnitten (5.1 und 5.2) werde ich
nun versuchen, Kategorien aus den wesentlichsten Formen vorgefundener Deu-
tungsmuster zu bilden. Diese nenne ich Deutungskategorien® .

Die aufgezahlten Deutungskategorien werde ich hinsichtlich ihres inhaltlichen
Bezuges in Gruppen ordnen. Aus Platzgriinden werde ich diese jedoch nur zum Teil
und nur beispielhalber mit Zitaten untermalen. Das heisst, dass die Auflistung der
Zitate nicht als erschépfend oder reprasentativ fur die vorkommenden Kategorien
verstanden werden soll.

Mit dieser Kategorisierung erhebe ich weder einen Anspruch auf eine vollstandige
Darstellung, noch bestreite ich, dass bei Migrationsgruppen mit traditionellen
Bauweisen keinerlei Deutungsmuster auftreten kénnen, die auch Deutungs-
kategorien Uber moderne Baustile tangieren kénnen und vice versa.”® Die Auflistung
in Kategorien soll jedoch eine analytisch strukturierte Ubersicht tber die von mir
gefundenen Deutungen geben.

5.1 Deutungskategorien bei traditionellen Bauweisen

A) Mit Bezug auf identitatsstiftende Orientierungsfunktion

1. Heimatgebend: Man fiihit sich dank des klassischen Stiles wie <Zuhause>®.
Man will damit der Heimat ndher kommen oder einen Teil der Heimat <kopieren>.
Die Glaubigen freuen sich Uber das Gebaude: «Die Leute, die kommen, die
freuen sich und wir fiihlen uns wie Zuhause.»'®

2. Religiose Architektur: Das Gebaude entspricht der traditionellen Architektur,
die durch einen Kanon begrundet wird: «Es gibt einen festgelegten Kanon [...]
das ist religiése Architektur [...] nach diesen Gesetzen bauen die Armenier ihre
sakralen Bauten.»""'

3. Gewohnheitscharakter: Man folgt einer (ungeschriebenen) Tradition, die
jeweilige Bauart gehort einfach zu einem Sakralgebaude: «[...] das gehért dazu,
das gehért zu einer Kirche.»'%

97 Z.B. lasst sich das Deutungsmuster des Zuhause: «wir freuen uns, wir flhlen uns in dieser Kirche wie
zuhause» und das Deutungsmuster des Naherkommens zur Heimat: «man wollte so der Heimat ziemlich nahe
kommen» in der Deutungskategorie <heimatgebend> zusammenfassen. Oder das Deutungsmuster der Adapta-
bilitat: «since we are in a European country, so we tried to have something which is adaptive» lasst sich mit den
Mustern: «wichtig ist, dass wir mit so einem Gebaude einen Beitrag zur Gesellschaft leisten» und «a
pedagogical example for integration» der Deutungskategorie <integrativ> unterordnen.

98 Hafid Ouardiri der Fondation Culturelle Islamique von Genf, erwahnt beispielsweise (im Kontext auf eine Frage
zum grundsatzlich traditionellen Stil der Moschee) Deutungsmuster, welche ich der Kategorie der kulturellen
Bereicherung bzw. als Deutungskategorie (ber traditionelle Bauten zugeordnet habe. Andererseits wertete er
die moderne Konzeption des Foyers (welche die Integration der Gbernommenen historischen Gebaude des
Grundstlicks méglich machte) mit Deutungsmustern, die ich der Kategorie des Integrativen bzw. den Deutungs-
kategorien (iber moderne Bauten zuordnete.

99 Die Begriffe in einfachen Anflihrungszeichen beziehen sich nicht immer direkt auf Zitate, sollen aber
Redewendungen zum Ausdruck bringen, die in diesem Zusammenhang aufgetreten sind.

100 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 17: Interview mit Oleg Batov und Frau Messerli, S. 5.

101 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 11: Interview mit Pfarrer Dr. Abel Manoukian, S. 5.

102 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 17: Interview mit Oleg Batov und Frau Messerli, S. 5



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 29

4.

B)

10.

11.

Kulturinharent: Die Bauweise gehoért zur Kultur: «Das ist ja im Blut, im Geist
[...] anders kann es nicht sein.»'® Der Stil gilt als <kulturelles Erbe>: «lt's our
heritage.»'*

Richtigkeit: Ein Sakralgebdude mit einem klassischen Stil gilt als <richtiges>
Sakralgebaude: «Viele Leute sagen: «wir haben eine richtige Kirche, sie hat eine
Kuppel, sie hat ein Kreuz — unser Kreuz hat sie> — es freut einen.»'%

Ohne direkten Bezug zur identitatsstiftenden Orientierungsfunktion
Erkennbarkeit: «[...] In der Form ist die Kirche erkennbar als eine Kirche.»'%
Vorbereitung fiir die Glaubigen einen sakralen Raum zu betreten: «Wenn man
die Kirche von draussen sieht, ist man vorbereitet. Man tritt in dieses
Heiligtum.»"%

Offentlichkeit: Erkennung der Geb&udefunktion; &ffentlicher Charakter:
«Deshalb sind Minarett und Kuppel die wesentlichen Merkmale um erkennen zu
kénnen, dass es sich hier um ein 6ffentliches Gebaude handelt [...]»."%®
Ehrerweisung gegentber Donatorlnnen: «[...] To give honour to the kings
mother [...].»"%

Kulturelle Bereicherung: «lt is a richness to show what is common and what is
different [....] it is essential to show diversity can coexist in harmony [...].»""°
Symbolisierung von Glaubensinhalten: «Das Minarett ist [...] ein Symbol der
Verbindung zwischen Menschen und ihrem Schépfer Gott.»'"

5.2 Deutungskategorien bei modernen Bauweisen

C)

103
104
105
106
107
108
109
110
111
112
113

Mit Bezug auf Werte wie «Integration>« Fortschrittlichkeit> und <Zukunft
Integrativ: Das Gebaude wird als Beitrag fir die Integration von Migrations-
gruppen in der Mehrheitsgesellschaft betrachtet: «[...] This building as it was
constructed is a pedagogical example for integration [...] We have here two
kinds of civilisations, two kinds of architectural structures and we have to set har-
mony between them.»'"? Oder: «Wichtig ist, dass wir mit so einem Geb&ude
einen Beitrag zur Gesellschaft leisten.»'"

Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 11: Interview mit Pfarrer Dr. Abel Manoukian, S. 5.
Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 6: Interview mit Youssef Ibram, S. 5.

Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 17: Interview mit Oleg Batov und Frau Messerli, S. 5.
Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 11: Interview mit Pfarrer Dr. Abel Manoukian, S. 5.
Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 15: Interview mit Emmanuel Simandirakis, S. 6.
Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 5: Interview mit Ahmed Sadaqat, S. 2.

Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 3: Interview mit Phrathep Kittimoli, S. 2.

Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 6: Interview mit Hafid Ouardiri, S. 9.

Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 5: Interview mit Ahmed Sadaqat, S. 2.

Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 6: Interview mit Hafid Ouardiri, S. 8.

Islamische Zeitung, «<Wichtig ist, dass wir mit so einem Gebaude einen Beitrag zur Gesellschaft leisten>», 21.
10. 2005, auf: http://www.islamische-zeitung.de/?id=6368



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 30

2.

D)

10.

114
115

116
117
118
119

120
121

Kulturverbindend: Es besteht ein «[...] Zusammenhang zwischen dem Ge-
baudestil und dem was darin stattfinden soll: ein Treffen von Ost und West.»''*
Fortschrittlichkeit der Gruppe indizieren: Das moderne Gebaude soll zeigen,
dass die Migrationsgruppe fortschrittlich denkt: «[...] ich will auch gerne der Ge-
sellschaft hier zeigen, dass wir mithalten kénnen, dass wir innovativ sein
kénnen.»'"®

Traditioneller Bau als nicht (mehr) vertretbar: «[...] wenn wir hier in dieser
Gesellschaft bestehen [...] wollen, dann missen wir Dinge einfach anpacken
und andern.»""®

Verbindung von Kontinuitat und Erneuerung: Der moderne Architekturstil
erlaubt es, traditionelle Elemente mit einzubeziehen''”: «Yet it did not prevent
the application of principles of Orthodox Church architecture which were indeed
used to build the Church [...] a unique church in the vision of continuity and
renewal [...].»""®

Offenheit des Glaubens indizieren: Eine Gemeinschaft will mit moderner
Sakralarchitektur zeigen, dass sie ihren Glauben «[...] nicht als etwas altherge-
brachtes [...]» verstehen, sondern «[...] als etwas, was sich standig entwickelt
und dadurch auch solche Gebaude schaffen kann.»''® Der Architekturstil soll
infolgedessen bewirken, dass der Glaube der betreffenden Gemeinschaft als
<Entwicklungsféhig> und als <offen fir Neues> wahrgenommen wird.

Zukunft: Es wird vermutet, dass man mit einem modernem Baustil in der
Gesellschaft (besser) bestehen kénne und <eine Zukunft> habe.

Ohne Bezug auf Werte wie «ntegration>, < Fortschrittlichkeit> und <Zukunft>
Attraktivitat: Die Modernitat des Gebaudes wird als attraktiv und anziehend
betrachtet: This [...] can attract people to come in. Wow what is this building!»
Einzigartigkeit: Das Sakralgebaude wird als etwas Einmaliges bewertet: «This
is something which is very special. [...] It's not tradition [...].» "%

Der einfachere Weg: Weil der moderne Stil von Behdrden positiv aufgenommen
werde und sich die Mehrheitsgesellschaft besser mit diesem identifizieren
kénne, habe «[...Jman es mit so einem Gebaude viel einfacher.»'*’

Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 2: Interview mit Vanja Palmers, S. 2.

Islamische Zeitung, «<Wichtig ist, dass wir mit so einem Gebaude einen Beitrag zur Gesellschaft leisten>», 21.
10. 2005, auf: http://www.islamische-zeitung.de/?id=6368

Ebenda.

Beispielsweise eine moderne Kuppelform oder der kreuzférmige Unterbau bei einer orthodoxen Kirche.

Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 14: schriftliche Erganzungen zum Interview von Dr. Gary Vachicouras,
S. 4 [Hervorhebung vom Verfasser].

Islamische Zeitung, «<Wichtig ist, dass wir mit so einem Gebaude einen Beitrag zur Gesellschaft leisten>», 21.
10. 2005, auf: http://www.islamische-zeitung.de/?id=6368

Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 1: Interview mit Jacques Kuhn, S. 7.

Islamische Zeitung, «<Wichtig ist, dass wir mit so einem Gebaude einen Beitrag zur Gesellschaft leisten>», 21.
10. 2005, auf: http://www.islamische-zeitung.de/?id=6368



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 31

E) Mit Bezug auf empfundenen Druck der Baubehérde'*

11. Ausserer Zwang: Der Druck der Baubehdrde gilt als Ursache fiir die
Entscheidung zu einem modernen Bau.

12. Verlust des Sakralcharakters: «Es ist einfach [...] nicht liturgisch dieses Ge-
baude [...] schade.»'®

13. Traditionsverlust: Das Gebaude wird nicht dem Genre der fir die
Migrationsreligion typischen Sakralstatten zugerechnet: «Und diese Kirche ist
von aussen betrachtet keine orthodoxe Kirche.»'**

14. Nicht-Erkennbarkeit: Das Sakralgebaude wird aufgrund seiner Modernitat nicht
mehr als solches erkannt: «[...] viele Pilger aus Griechenland kommen hierher
[zur Kirche!] und stellen mir die Frage: <Entschuldigung, wo ist die orthodoxe
Kirche?>»'2°

15. Unattraktivitat: Der moderne Baustil ist der Schénheit des Gebaudes
abtraglich: «[...] diese Kirche hier ist eine moderne Kirche von aussen — von
innen ist sie aber sehr schén. [...] Sie ist eine schreckliche Dame mit einem
goldenen Herz. Von draussen schlecht [...].» "%

16. Umstrittenheit: Die Modernitdt des Gebdudes wird als umstritten gedeutet.
Entweder innerhalb einer Migrationsgemeinschaft und/oder zwischen dieser und
der Mehrheitsgesellschaft: «[...] the successful construction of a unique church
[...] in spite of the diversified opinions of the faithful [...]»'?". Oder eindeutiger:
«Alle sind begeistert Uber dieses Gebdude — nur die traditionellen Orthodoxen
sind enttauscht. Aber alle kommen und fotografieren, das ist ein Denkmal ge-
worden.» 1%

5.3  Uberpriifung der Arbeitsthese

5.3.1  Narrative traditioneller Bauweisen zur Stlitzung der These

Verifizierung des ersten Teils der These: <Migrationsgruppen bewerten den
traditionellen Architekturstil ihrer Sakralbauten mit Deutungsmustern wie <ldentitat,
Orientierung und Heimat.

In zahlreichen Interviews wurde erwahnt, dass das Traditionelle ganz einfach zu
einem Kirchenbau gehére. Bei einigen Orthodoxen scheint dieses Muster zum Tell

122 In diesem Zusammenhang sind die Deutungskategorien Uber moderne Sakralgebdude zumeist negativer und
konfliktgeladener.

123 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 15: Interview mit Emmanuel Simandirakis, S. 3.

124 Ebenda.

125 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 15: Interview mit Emmanuel Simandirakis, S. 6. [Ergdnzung in
Klammern vom Verfasser]

126 A.a.0., S. 5.

127 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 14: schriftliche Erganzungen zum Interview von Dr. Gary Vachicouras,
S. 4.

128 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 15: Interview mit Emmanuel Simandirakis, S. 9.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 32

S0 ausgepragt zu sein, dass ein Sakralgebaude nur dann als <richtige Kirche>
bezeichnet wird, wenn es &usserlich sichtbare, traditionelle Elemente aufweist. In
den Aussagen, dass die Glaubigen dank der klassischen Architektur zufrieden sind
und sich «wie Zuhause> fihlen, kommt eine zentrale Funktionsweise des Traditio-
nellen zum Ausdruck: Tradition als Raum sozialer Sicherheit — soziale Sicherheit
steht also hinter der Deutungskategorie <Heimat>. Tradition ist ein orientierungs-
gebender Raum, der <Heimat> vermittelt. Die in Abschnitt 5 erwahnten Kategorien,
die auf die identitatsstiftende Orientierungsfunktion des Traditionellen zurtickgefthrt
werden kénnen, stitzen diesen ersten Teil meiner These. Traditionelle Architektur
vermittelt Orientierung und gilt als identitatsstiftend bzw. -erhaltend, weil sie mit den
Kategorien des Heimatgebenden, der <Richtigkeit:, des Gewohnten, religiés
vorgeschriebener Architektur und des kulturellen Erbes gedeutet wird.

Verifizierung des zweiten Teils der These: <Umgekehrt werden traditionelle
Sakralbauten von autochthonen Gesellschaftsgruppen (Behérden, Nachbarn, Ge-
meinde, Stadt) eher als {remd, stérend oder bedrohlich> empfunden und folglich
schwerer bewilligt.

In den Interviews liessen sich keine direkten Hinweise dafir finden, dass die
Mehrheitsgesellschaft bzw. die Behdrden traditionelle Bauten eher als «fremd, st6-
rend oder bedrohlich> deutet. Dass sowohl bei der Kirche Saint-Paul des orthodoxen
Zentrums von Chambeésy als auch bei der griechisch-orthodoxen Kirche Agios Dimi-
trios in Zirich der Druck der Baubehérden zu modernen Sakralbauten gefiihrt haben
soll, kann jedoch (mit Einschrankungen) als Indiz dafir gesehen werden. In beiden
Fallen sind jedoch keine (offiziellen) Begriindungen der Baubehérden bekannt.'?®
Die zahlreichen Einsprachen bei anderen traditionell (um-)gebauten Sakralstatten
stitzen diese These nicht eindeutig. In vielen Féllen waren die Einsprachegriinde
auf Baugesetze oder Larmvorschriften'®® und nicht direkt auf den Baustil bezogen.
M. E. werden allerdings nicht selten Baugesetze als Alibi herangezogen um einen
«stérenden> Sakralbau einer <fremden> Religion zu verhindern. Doch diese Fest-
stellung lasst sich innerhalb dieser Arbeit nicht belegen.

Die in 4.2 erlauterten positiven Reaktionen tber moderne Sakralgebaude sind m. E.
ebenfalls indirekte Indizien, die fir den zweiten Teil der Arbeitshypothese sprechen.
(Siehe auch Abschnitt 5.3.3: Verifizierung des vierten Teils der These)

5.3.2 Narrative traditioneller Bauweisen zur Falsifizierung der These

Falsifizierung des ersten Teils: Gibt es Hinweise, dass traditionelle Bauweisen
nicht als <heimatgebend> oder nicht als <identitatsstiftend> gedeutet werden? Weder

129 Aufgrund von Gesprachen, die jedoch nicht in den Interviews festgehalten werden konnten, vermutet der Ver-
fasser, dass zumindest im Fall Zirich, die behdrdliche Ablehnung direkt auf das dussere Erscheinungsbild des
traditionellen Baustils bzw. auf die Konsequenzen fir die «stddtebauliche Landschaft- bezogen war.

130 Z. B. Einsprache wegen Glockengelaute, wegen Waldabstand, wegen zuwenig Parkplatzen oder Einsprache
der stadtischen Denkmalpflege.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 33

in Interviews, noch in den herangezogenen Zeitungsartikeln liessen sich Aussagen
finden, die den ersten Teil meiner These explizit in Frage stellen.

Falsifizierung des zweiten Teils: Gab es in der Schweiz Neubauprojekte von
traditionellen Sakralbauten, die ohne erwd&hnenswerten Widerstand und ohne
Einsprachen oder gar durch Unterstitzung der Behdrden und Nachbarschaft gebaut
werden konnten? Ja, zu diesen gehoéren beispielsweise, die armenisch-orthodoxe
Kirche in Vernier oder das 2006 erbaute Gurdwara'®' (Sikh-Tempel) in Langenthal.
M. E. liegt allerdings die Vermutung nahe, dass bei diesen Projekten die gesell-
schaftliche Wahrnehmung der jeweiligen Migrationsreligion dabei auch eine Rolle
gespielt hat.'*?

Dem Autor ist beispielsweise keine traditionell gebaute Moschee in der Schweiz
bekannt, die ohne Widerstand aus der Bevolkerung, bzw. ohne Einsprachen
zustande kam. Auch die Realisation von traditionellen orthodoxen Kirchenbauten
scheint sich oft schwierig zu gestalten. (Weiter unten werde ich jedoch zur Relati-
vierung der These 1.3.1 einen Fall aus Deutschland, die Duisburger Moschee,
auffihren.) Des Weiteren spielt die Einbeziehung der Umgebung mit deren
gesellschaftlichen Gepflogenheiten und Gesetzen natirlich eine wichtige Rolle.
Karan Singh, dem Manager des Gurdwaras in Langenthal und Prasidenten der Sikh-
Stiftung Schweiz, war dies anscheinend bewusst: «We had zero, zero, zero
problems — rather cooperation! We had <Gutsprache> no <Einsprache>. It is very
important, that the <Nachbarfirmen> made the work for the Gurdwara, with Swiss-
Material. Auch keine baugesetzlichen Einsprachen traten auf: «We had all requi-
rements already, so there was no problem with laws, like parking space, etc.» '
Kennt eine Migrationsgruppe die <Spielregeln und Codes> der Mehrheitsgesellschaft
und verschafft sie sich friihzeitig einheimische Partner, scheint es méglich zu sein,
auch ohne nennenswerte Probleme einen traditionellen Sakralbau zu realisieren.
Dies kann auch bei Migrationsgruppen zutreffen, deren Projekte ansonsten oft
landesweite Debatten auslésen. Ein Musterbeispiel dafiir ist Deutschlands zurzeit
grosste traditionell gebaute Moschee, die im Oktober 2008 in Duisburg erdffnet
wurde. |hr Minarett misst 34 Meter und die silberne Kuppel 23 Meter, dennoch sei
der Moscheebau «nahezu gerduschlos» realisiert worden, wéahrend ahnliche
Projekte in Berlin, Frankfurt oder Kéln «[...] lokale Kulturkdmpfe und bundesweite
Diskussionen][...]»'** ausgeldst haben. Folgende Griinde werden fir das gelungene
Moscheenprojekt — das «Wunder von Marxloh», wie es die ZEIT nennt — aufgezahilt:

131 Ein Gurdwara (wortlich <Tor zum Guru>) ist ein Tempel der Sikhs. Die Sikh-Religion wurde von Guru Nanak
(1469-1539) in Nordindien, im Punjab (Pandschab) begriindet.

132 Das heisst nicht, dass Uber diese Gruppen, wie beispielsweise bei den Sikhs, keine potenziellen Feindbilder fir
die Mehrheitsgesellschaft zur Verfiigung stiinden. Immerhin wurde ein Tag nach der Erdffnungsfeier des
Gurdwaras durch einen Steinwurf die glaserne Eingangstiire beschadigt.

133 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 20: Interview mit Karan Singh, S. 2.

134 Spiewak, Martin: «Ein Minarett mal ohne Streit», in: Die Zeit 23. 10. 2008, auf: www.zeit.de/2008/44/LS-
Marxlohe



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 34

1. Die muslimische Gemeinde gelte als liberal und sei seit Jahrzehnten fest in der
Umgebung verwurzelt. 2. Man kannte die <Spielregeln und Codes> der deutschen
Heimat. 3. Man suchte friihzeitig den Kontakt zu (klnftigen) Nachbarn. 4. Innerhalb
der Moschee wurde eine interreligidse Begegnungsstétte gebaut. 5. Ein Beirat, in
welchem Nichtmuslime die Mehrheit hatten, wurde vor dem Bau einberufen. 6. Die
Finanzierung lief transparent. 7. Es seien vor allem Frauen gewesen, die das Projekt
vorantrieben. 8. Man verzichtete von Beginn an auf den 6éffentlichen Muezzinruf. 9.
Das Minarett wurde nicht héher geplant, als die umliegenden Kirchtirme. 10.
Einbezug von Politikern.

Diese vielen und erst noch komplexen Grinde fir das Gelingen des Duisburger
Moscheenprojektes machen es klar, dass es schwierig ist, allein den Einfluss einer
modernen Bauweise auf deren Akzeptanz — bzw. allein das Gewicht eines traditio-
nellen Architekturstils auf eventuellen 6ffentlichen Widerstand — zu eruieren. Blendet
man einige der in diesem Abschnitt erwahnten, zusatzlichen Faktoren'® aus, lasst
sich m. E. aus den Fallbeispielen dennoch eine Tendenz feststellen, dass traditio-
nelle Sakralbauten eher auf Protest stossen als moderne.

5.3.3 Narrativ moderner Bauweisen zur Stitzung der These

Verifizierung des dritten Teils der These: <Wurde der Sakralbau einer
Migrationsgruppen in einem modernen Architekturstil realisiert, so wird dieser intern
als weniger <identitats-, orientierungs- und heimatgebend> gedeutet.

Die Deutungsmuster, die bei Migrationsgruppen mit modernen Sakralbauten vor-
kamen, weisen eine stark verminderte Verknipfung des Baustils mit identitats- bzw.
<heimatbezogenen> Kategorien auf.’*® Falls diese tiberhaupt auftraten, dann nur als
Teil der Deutungskategorie <Verbindung von Kontinuitdt und Erneuerung>. Diese
beinhaltete jedoch vor allem Wertemuster mit integrativem Charakter. Dass die
identitatsbezogenen Deutungsmuster nicht in ihrer reinen Form, (d. h. nur als Tell
der Deutungskategorie <Verbindung von Kontinuitdt und Erneuerung-) auftraten,
kann zwar als Indiz gewertet werden, dass moderne Sakralbauten weniger mit
Bezug auf <ldentitéat, Orientierung und Heimat> gedeutet werden. Es beweist jedoch
nicht, dass moderne Sakralbauten von Migrationsgruppen auf keinen Fall als
<heimatgebend> empfunden werden kénnen. Denn die Deutungskategorie <Verbin-
dung von Kontinuitat und Erneuerung> zeigt auf, dass die <alte Heimat> resp. das
<kulturelle Erbe> mit dem, was in der neuen Heimat als <modern> galt, verbunden

135 Beispielsweise also die &ffentliche Wahrnehmung der bauenden Gruppe, deren Anerkennen der <Spielregeln
und Codes> der Gesellschaft, deren Einbezug von Politikern, deren Informationspolitik iber das Bauprojekt, etc.

136 Die Deutungsmuster (ber das an sich moderne Zendo der Stiftung Felsentor kdnnen m. E. nicht zur Stiitzung
des dritten Teils der These beigezogen werden: Der Umstand, dass der Begriff <Heimat> im ganzen Interview
nirgends auftaucht ist zwar nennenswert, liegt aber vermutlich darin begriindet, dass es sich bei der
Gemeinschaft fast ausschliesslich um «westliche Konvertiten> handelt.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 35

wurde. Dies impliziert, dass einige Gruppen (trotz modernem Bau) empfinden, ihre
<Heimat, in ihnrem Sakralgebaude mitintegriert zu haben'®’.

Die negativen Deutungskategorien Uber moderne Sakralarchitektur (siehe 5.2), wie
Verlust des Sakralcharakters, Traditionsverlust, Nicht-Erkennbarkeit kdnnen
ebenfalls als Indiz fur die Richtigkeit des dritten Teils meiner These gewertet werden:
Im Fallbeispiel der griechisch-orthodoxen Kirche in Zirich wird erwéhnt, dass das
Gebaude zum Teil gar nicht als Sakralbau wahrgenommen wird. Die moderne
Sakralstatte scheint also weniger dem Referenzfeld <Religion> zugeordnet zu werden
(Nicht-Erkennbarkeit). Das Gebaude wird auch nicht als <richtige> bzw. typische
Sakralstatte gewertet. Die Kirche wird (vom ausseren Aspekt her) nicht einmal als
<orthodoxe Kirche> betrachtet (Traditionsverlust). Zudem wird das Gebaude als <nicht
liturgisch> gedeutet (Verlust des Sakralcharakters). Es ist ziemlich nahe liegend,
dass diese drei Abtraglichkeiten sonstige «identitats-, orientierungs- und heimat-
gebenden> Deutungsmuster Gber den Sakralbau vermindern.

Fazit: Obwohl die vorgefundene Deutungskategorie Verbindung von Kontinuitat und
Erneuerung diesen Teil der These relativiert, kénnen wir dennoch feststellen, dass in
Migrationsgemeinschaften mehrheitlich eine Tendenz besteht, (nur) traditionelle als
«richtige> Sakralbauten zu deuten. Mit modernen Bauten identifizieren sich Glaubige
hingegen schwerer. Sabine Kraft stellte auch in Deutschland bei muslimischen
Glaubigen fest, dass diese ihre modernen Moscheenbauten haufig ablehnen, «][...]
weil sie nicht deren Vorstellungen von dem entsprechen, was eine «richtige
Moschee zu sein hat [...]»."*

Verifizierung des vierten Teils der These: <Umgekehrt werden moderne Sakral-
bauten von autochthonen Gesellschaftsgruppen (Behérden, Nachbarn, Gemeinde,
Stadt) als weniger <fremd, stérend oder bedrohlich> empfunden und folglich eher
bewilligt.

Die oben festgestellten negativen Deutungskategorien moderner Sakralbauten, wie
<Verlust des Sakralcharakters, Traditionsverlust, Nicht-Erkennbarkeit> ruft die Frage
hervor, ob die Mehrheitsgesellschaft einen analogen Wahrnehmungsmechanismus
haben kdénnte. Sind moderne Sakralbauten generell weniger <erkennbar> bzw.
weniger <sichtbar>? D. h. werden sie im Allgemeinen weniger dem Referenzfeld
Religion zugeordnet? Falls ja, hatte das zur Folge, dass moderne migrations-
bedingte Sakralbauten von der (endemischen) Bevdlkerung in geringerem Mass als
fremdreligiés> gedeutet wirden? Doch warum sollen moderne Sakralbauten
«weniger sichtbar> sein, bzw. weshalb kdnnten sie weniger wahrgenommen werden?

137 Falls sich die (im modernen Bau) integrierten Aspekte der Kontinuitat resp. der <alten Heimat> nur auf das
Gebaudeinnere beziehen, ware dies bezliglich des dritten Teils meiner These natlrlich nicht relevant.

138 Kraft, Sabine: Neue Sakralarchitektur des Islam in Deutschland, Eine Untersuchung islamischer Gotteshauser
in der Diaspora anhand ausgewdhlter Moscheenneubauten, LIT Minster 2002, S. 203 [Hervorhebung vom
Verfasser].



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 36

Mit Hilfe der von Martin Baumann und Andreas Tunger-Zanetti genannten Katego-
rien von Botschaften'®, die sichtbare Sakralbauten in den &ffentlichen Raum
senden, kénnte dies zu erklaren sein: Die dritte Kategorie, die stilistische Aus-
gestaltung (auffallig oder unscheinbar, klnstlerisch oder funktional) ist m. E.
aufgrund des Uberwiegend zweckrationalen, funktionalen Stils moderner Architektur
tendenziell vermindert.'*

In den Interviews wird zwar nirgends ersichtlich, ob die Offentlichkeit moderne
Gebaude als weniger <fremd> wahrnimmt. Jedoch finden sich Hinweise flir die
Beliebtheit von modernen Sakralbauten: Im Fallbeispiel der griechisch-orthodoxen
Kirche Agios Dimitrios von Zirich fallt auf, dass die Kirche von der Offentlichkeit und
den Nachbarn nicht nur als <nicht stérend> wahrgenommen wird, sondern angeblich
auf grosse Zustimmung trifft. Auf die Frage, wie wohl die Nachbarn und die
Offentlichkeit die Kirche Agios Dimitrios wahrnehmen, erzéhlt Simandirakis: «Alle
sind begeistert Uber dieses Gebdude — nur die traditionellen Orthodoxen sind
enttduscht. Aber alle kommen und fotografieren, das ist ein Denkmal geworden. [...]
Ich glaube schon, die Leute, die das Gebaude sehen, sind zufrieden.»'*' Auch das
moderne Zendo der Stiftung Felsentor scheint in der Offentlichkeit auf positive
Reaktionen zu stossen. Vanja Palmers erzéhlt: «Gemeinde, Behérden und die
vorbeiziehenden Wanderer sind sehr zufrieden mit dem Gebéaude [...] Sie loben uns
und unterstiitzen uns in allen Belangen.»'*?

Auch die von den Migrationsgruppen genannten positiven Deutungsmuster zum
modernen Sakralbau lassen den Schluss zu, dass die Mehrheitsgesellschaft einem
solchen Bau gegenlber positiv eingestellt sein kénnte. Warum? Die Vertreter der
Migrationsreligionen nehmen in den Interviews (bzw. im Presseartikel) die
Deutungen der ansassigen Bevdlkerung Uber moderne Sakralbauten offenbar vor-
weg: Ihre Deutungsmuster im Umfeld von Werten wie <Integration>, < Fortschrittlich-
keit- und <Zukunft> beziehen sich auf Erwartungen der Gesellschaft ihrer neuen
Heimat. Alen Jasarevic, der Architekt der Moschee in Penzberg sagt beispielsweise,
dass der moderne Architekturstil bewirken soll, dass der Glaube seiner Gemein-
schaft wahrgenommen wird «[...] als etwas, was sich stédndig entwickelt und dadurch
auch solche Gebiude schaffen kann»'*. Folglich geht er davon aus, dass die
Offentlichkeit die Modernitat eines Sakralgebdudes mit der Entwicklungsfahigkeit
(bzw. der <Offenheit:) des Glaubens der bauenden Gruppe verbindet. Diese Ansicht
kann m. E. kaum als blosse Projektion abgewertet werden, sondern sie hat sich wohl

139 Baumann, Martin/ Tunger-Zanetti, Andreas: Migration und religiése Bauten — zur Neuaushandlung des
offentlichen Raums, in: Kunst und Kirche, 04/2008, S. 33.

140 Wie oben erwahnt, gilt als Hauptmerkmal der Moderne die <Zweckmassigkeit>. Es ist nahe liegend, dass sich
dies auch in der modernen Architektur niederschlug.

141 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 15: Interview mit Emmanuel Simandirakis, S. 9.

142 Kuppel — Tempel — Minarett, Objekt Nr. 2: Interview mit Vanja Palmers, S. 5.

143 Islamische Zeitung, «<Wichtig ist, dass wir mit so einem Gebaude einen Beitrag zur Gesellschaft leisten>»,
21.10. 2005, auf: www.islamische-zeitung.de



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 37

durch einen diskursiven Prozess gebildet. Findet sich in der Mehrheitsgesellschaft
also das Deutungsmuster, welches den Baustil einer Migrationsgruppe mit deren
<Liberalitat> (bzw. der glaubensmassigen Entwicklungsfahigkeit) verbindet, so ist es
nahe liegend, dass moderne Bauten eher weniger Befurchtungen auslésen. Auch
die beschriebenen Reaktionen der Regierung von Oberbayern, welche mit Fotos und
Planen anderen muslimischen Gemeinden zeigen wolle, dass «[...] man es mit so
einem Gebaude viel einfacher hat zu bauen [...]»144, stitzt die Vermutung, dass
moderne Sakralstatten grundsétzlich auf weniger Widerstand stossen.

5.3.4 Narrative moderner Bauweisen zur Falsifizierung der These

Falsifizierung des dritten Teils: Gibt es Migrationsgruppen, die ihr modernes
Sakralgebaude starker oder gleich mit <identitats- bzw. heimatbezogenen:
Kategorien verknlpfen als solche mit traditionellen Statten? Wie erwéhnt, liessen
sich bei Gruppen mit modernen Sakralbauten viel weniger Aussagen finden, die ihre
Statte explizit mit identitats- bzw. <heimatbezogenen> Kategorien verknipfen (Siehe
Abschnitt 5.3.3, Verifizierung des dritten Teils der These). Auch fand ich keine
Aussagen, die auf eine stdrkere Deutungsverknipfung von modernen Sakralbauten
mit Werten wie <Heimat> oder Identitat schliessen lassen. Es scheint mir auch nicht
plausibel zu sein, dass sich eine Gruppe in ihrem modernen Sakralbau mehr
«Zuhause> flihlt als dies in einem traditionellen der Fall ware. Oder dass eine
Migrationsgruppe davon ausgeht, dass sie der <Heimat> durch moderne Architektur
naher kommen als mit traditioneller.

Was die These jedoch relativiert, ist, wie erwahnt, die Deutungskategorie der
Verbindung von Kontinuitat und Erneuerung: Migrationsgruppen deren Denken stark
von Wertekategorien wie <Integration>, < Fortschrittlichkeit> und <Zukunft> gepragt ist,
scheinen <Erneuerung> oder <Modernitat> leichter mit <Heimat> und <kulturellem Erbe>
verbinden zu kénnen.

Falsifizierung des vierten Teils: Ist es mdglich, dass moderne migrationsbedingte
Sakralbauten von der (autochthonen) Offentlichkeit als <fremder und bedrohlichers
als traditionelle gedeutet werden? Muss bei modernen Projekten mit mehr
Widerstand und Einsprachen gerechnet werden als bei klassischen? Im Projekt
«Kuppel — Tempel — Minarett» lasst sich kein Fallbeispiel finden, bei welchem die
Baubehdrden auf einen traditionellen Architekturstil (bei geplantem modernem
Projekt) drangten. Im Gegenteil, bei traditionellen Bauprojekten von Migrations-
gruppen drangten die Behérden in zwei Fallen auf einen modernen Baustil (siehe
5.3.3; Verifizierung des vierten Teils der These). Es scheint, unter der BerUcksich-
tigung der Narrative in 5.3.3, auch nicht plausibel zu sein, dass moderne Sakral-
bauten vergleichbarer Migrationsgruppen als <stérender> empfunden werden und auf

144 Ebenda.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 38

mehr Widerstand stossen als traditionelle.' (Andere Faktoren, wie die Wahrneh-

mung bestimmter Religionen oder der Integrationsgrad einer Gemeinschaft, kénnen
diesen Teil der These natrlich relativieren.’*®)

Allerdings erzahlt Sabine Kraft von Ausnahmeféllen, in welchen es «[...] von
deutscher Seite regelrechte Forderungen nach einem orientalischen Stil flr den
Moscheeneubau [...]» gab. In Lauingen (Donau) seien «[...] die ersten zaghaften
Zweckbaupléane abgelehnt worden, bis ein Entwurf im <ypisch orientalischen Stil>
vorgelegt [...]»"*
Ihre Ausflhrungen lassen jedoch darauf schliessen, dass dabei die Deutungsmuster
wie «weniger fremd>, bzw. <weniger stérend>, kaum eine Rolle spielten, sondern das
Lauinger Stadtoberhaupt den «[...] ortsansdssigen Muslimen zu einem
selbstbewussten Sakralbau [...]»148 verhelfen wollte, und dass der Blrgermeister
auch dafir gelobt worden sei «statt eines anonymen Einheitsbauwerkes [...] eine
echte Moschee vorgeschlagen und deren Bau genehmigt zu haben»'*. Der
moderne Bau wurde also nicht verhindert, weil er als «stérender- als ein traditioneller
empfunden wurde, sondern aufgrund des Anliegens, den dortigen Muslimen einen
«selbstbewussten» Zugang zum &ffentlichen Raum zu gestatten. Dennoch relativiert
dieses Fallbeispiel die These, dass traditionelle Bauten schwerer als moderne
bewilligt werden.

Auch die Fallbeispiele der im Projekt «Kuppel — Tempel — Minarett» dokumentierten
Synagogen der Schweiz, die trotz ihres modernen Baustils von Anfeindungen nicht
verschont geblieben sind, relativieren diesen Teil der These. Ein moderner Baustil
alleine garantiert nicht, dass ein migrationsbedingtes Sakralgebaude auf weniger
Widerstand trifft. M. E. spielt auch in diesen Fallen die von mir in Abschnitt 5.3.2
beschriebene, nicht zu vernachlassigende Variable der gesellschaftlichen Wahrneh-
mung der jeweiligen Migrationsreligion eine zentrale Rolle.

wurde.

145 Im Falle von heimischen Religionen, z. B. bei einem katholischen Kirchenbau in l&ndlichem Gebiet mag es
freilich vorkommen, dass ein traditioneller Sakralbau einem modernen von Behérden vorgezogen wird
(<Heimatschutz> [!], <Landschaftsschutz, etc.).

146 D. h. ein traditionelles Sakralgebaude einer Migrationsreligion mit <gutem Image> kénnte unter Umsténden als
weniger «stérend> empfunden werden als eine moderne Stétte einer als <bedrohlich> empfundenen Gruppe.
(Siehe Abschnitt 5.3.2: Falsifizierung des zweiten Teils der These; vgl. auch Abschnitt 6.2).

147 Kraft, Sabine: Neue Sakralarchitektur des Islam in Deutschland, Eine Untersuchung islamischer Gotteshauser
in der Diaspora anhand ausgewahlter Moscheenneubauten, LIT Minster 2002, S. 218.

148 Ebenda.

149 Schreiben von Horst Husemann, Gersthofen, an Georg Barfuss vom 20. Juni 1993. Zitiert nach Kraft, Sabine:
Neue Sakralarchitektur des Islam in Deutschland, Eine Untersuchung islamischer Gotteshauser in der Diaspora
anhand ausgewahlter Moscheenneubauten, LIT Miinster 2002, S. 218.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 39

6 Schlussteil

Zahlreiche Faktoren spielen fiir die Bewertungsmuster von traditionellen bzw. mo-
dernen Sakralbauten eine grosse Rolle. Es ist Uiberaus schwierig, allein den Einfluss
zu eruieren, welchen ein traditioneller Architekturstil auf die Migrationsgruppe resp.
die Mehrheitsgesellschaft haben kénnte. Dazu mussten im Architekturstil vergleich-
bare Sakralbautenprojekte von denselben Migrationsreligionen mit &hnlichen Strate-
gien und vergleichbaren lokalen Voraussetzungen untereinander verglichen werden.

In dieser Arbeit ist weiter zu beriicksichtigen, dass sich die Interviewfragen unter
anderem auf die Grinde fir einen <sichtbaren Architekturstil> bezogen, jedoch nicht
spezifisch auf die Frage, warum man sich fir eine traditionelle resp. moderne
Sakralarchitektur entschied. Deshalb sind die aufgefiihrten Zitate fir meine
Fragestellung nur teilweise aufschlussreich. M. E. lberschneiden sich jedoch die
Antworten auf die Frage Uber die <Griinde der Sichtbarmachung eines Sakral-
gebdudes> mit den Begriindungs- und Deutungsmustern Uber den jeweiligen
Architekturstil.

Dennoch, fir eine exakte Untersuchung von Deutungsmustern Cber traditionelle
resp. moderne Sakralgebdude wéare es m. E. wichtig, die betreffenden Personen
oder Personengruppen explizit nach deren Bewertungen und Begriindungen des
Architekturstils ihrer sakralen Statte zu fragen.

6.1  Zusammenfassung der Erkenntnisse

1. Bewerten Migrationsgruppen mit traditionellen Sakralbauten ihre Statte eher mit
Deutungsmustern im Umkreis von <dentitét>, <Orientierung> und <Heimat>?

In zahlreichen Interviews fanden sich diverse Deutungsmuster, die auf die identitats-
stiffende Orientierungsfunktion des Traditionellen zurlckgefuhrt werden kdnnen.
Traditionelle Sakralbauten wurden zumeist mit den Deutungskategorien des Heimat-
gebenden, der <Richtigkeit>, des Gewohnten, einer religiés vorgeschrieben Architek-
tur und des kulturellen Erbes bewertet. Dies kann m. E. als Indiz daflr interpretiert
werden, dass traditionell gebaute Sakralstatten <Heimat> vermitteln, d. h. eine
identitatsstiftende bzw. identitatserhaltende Funktion besitzen.

2. Werden traditionelle Sakralbauten von der Mehrheitsgesellschaft (Behdrden,
Nachbarn, Gemeinde, Stadt) vermehrt als <fremd>, <stérend> oder <bedrohlich:
empfunden und folglich schwerer bewilligt?

In den Interviews liessen sich keine direkten Hinweise finden, dass die heimische
Bevélkerung traditionelle Bauten eher als fremd, stérend oder bedrohlich> deutet.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 40

Dass der Druck der Baubehdrden in mindestens zwei Fallen'® zu modernen Sakral-
bauten geflihrt haben soll, kann jedoch als Hinweis dafir gesehen werden, dass
traditionelle Sakralstatten schwerer bewilligt werden. Die zahlreichen Einsprachen
bei anderen traditionell (um-) gebauten Sakralstatten kénnen nicht als klares Indiz
zur Stitzung dieses Teils der These gewertet werden. Die Einsprachen sind zumeist
auf Baugesetze oder Larmvorschriften bezogen und nicht (direkt) auf den Baustil. '’
Es lassen sich vereinzelt Fallbeispiele von traditionellen Sakralbauten finden, die ohne
erwahnenswerten Widerstand und ohne Einsprachen oder gar durch Unterstitzung
der Behorden und Nachbarschaft gebaut werden konnten.' M.E. ist gesell-
schaftliche Wahrnehmung der jeweiligen (bauenden) Migrationsreligion keine
Nebenséchlichkeit. Des Weiteren sind der Integrationsgrad der Migrationsgruppe, die
Einbeziehung der Nachbarschaft und Umgebung sowie die Informationspolitik Gber
das Bauprojekt wichtig. Nicht zuletzt ist es entscheidend, ob die landestblichen
Spielregeln, Codes und Gesetze einbezogen wurden. Diese bedeutsamen Faktoren
relativieren die in den Fallbeispielen gefundenen Indizien zur Stitzung dieses Teils der
These. Daneben relativiert insbesondere der Fall der traditionell gebauten Moschee in
Duisburg (zurzeit die grésste traditionell gebaute Moschee in Deutschland!) diesen Teil
der These.

3. Bewerten Migrationsgruppen mit modernen Sakralbauten ihre Statte weniger im
Umkreis von Deutungsmuster wie <Identitat>, <Orientierung> und <Heimat>?
Migrationsgruppen mit modernen Sakralbauten werteten in den Interviews ihren
Architekturstil stark vermindert mit <orientierungs-, identitats- oder heimatbezogenen»
Deutungsmuster. Falls diese Kategorien Uberhaupt tangiert wurden, dann nur implizit
und als Teilkonzept des Ideals der <Verbindung von Kontinuitdt und Erneuerung-.
Ausserdem stltzen die negativen Deutungsmuster, die unter dem Zwang ent-
standen, ein modernes Sakralgebdude zu bauen, diesen Teil meiner These (siehe
Abschnitt 5; Kategorie 12-14): Der empfundene <Verlust des Sakralcharakters:> (Kat.
12) oder die Deutung, dass das Gebaude keine flr die Religion typische Sakral-
statten sei (Traditionsverlust, Kat. 13), schwacht sonstige, allfallig auftretende
identitats-, und heimatbezogenen Wertungen. Allerdings stellt sich die Frage, ob im
speziellen Fall der griechisch-orthodoxe Kirche Agios Dimitrios von Zlrich die
negativen Wertungen tber den modernen Baustil massgeblich durch den (empfun-
denen) Zwang, eine moderne Kirche zu bauen, entstanden. Falls ja, waren diese
Wertungen gar nicht direkt auf den Architekturstil zurlickzufiihren. Dennoch besteht
m. E. eine Tendenz, moderne Sakralbauten als <nicht richtige Sakralbauten> zu

150 1. Kirche Saint-Paul des orthodoxen Zentrums von Chambésy 2. Griechisch-orthodoxe Kirche Agios Dimitrios in
Zirich. In beiden Fallen sind jedoch keine (offiziellen) Begriindungen der Baubehérden bekannt.

151 Ob die Baugesetze nur als Alibi verwendet werden, um ein <bedrohliches> Sakralbautenprojekt einer «fremden>
Religion zu verhindern, lasst sich hier nicht feststellen.

152 Die Armenisch-orthodoxe Kirche in Vernier, das Gurdwara in Langenthal und eine Moschee in Duisburg
(Deutschland).



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 41

deuten.”™ Dies stellte Sabine Kraft auch bei modernen Moscheenbauten in
Deutschland fest.'®*

Die in den Interviews gefundenen Aussagen belegen jedoch nicht, dass moderne
Sakralbauten von Migrationsgruppen auf keinen Fall als <identitatsstiftend> oder
<heimatgebend> empfunden werden kénnen. Denn die Deutungskategorie der <Ver-
bindung von Kontinuitdt und Erneuerung> impliziert, dass einige Gruppen ihr
kulturelles Erbe bzw. ihre <Heimat> im Architekturkonzept ihres modernen Sakral-
gebaudes integrieren konnten.

4. Werden moderne Sakralbauten von der Mehrheitsgesellschaft (Behérden, Nach-
barn, Gemeinde, Stadt) als weniger <fremd, stérend oder bedrohlich> empfunden und
folglich leichter bewilligt?

Aus den Interviews und Fallbeispielen lasst sich nicht belegen, dass die Offentlichkeit
moderne Gebaude als weniger «fremd stérend oder bedrohlich> wahrnimmt. Jedoch
finden sich mehrere Hinweise fiir die Beliebtheit von modernen Sakralbauten (grie-
chisch-orthodoxen Kirche in Zirich, Moschee in Penzberg, Zendo der Stiftung Felsen-
tor Rigi/Luzern). Dieser Umstand und der Fall von Penzberg, in dem die Regierung
anderen muslimischen Gemeinden zeigen wollte, dass man es mit jenem modernen
Gebaude viel einfacher habe zu bauen, stiitzten diesen vierten Teil der These.

6.2 Fazit

Obwohl die Annahme sehr fragwurdig ist, dass sich nur <moderne> Sakralbauten gut
in ein Stadtbild <integrieren> sollen, scheint die moderne Konzeption von religiésen
Statten far Migrationsgruppen einen Weg darzustellen, auf welchem deren Reali-
sation viel weniger von Beflirchtungen und politischen Debatten der Mehrheits-
gesellschaft torpediert wird.

Dies konnte daran liegen, dass die Mehrheitsgesellschaft in diffuser Manier
<Modernitat> mit <Integration und Fortschrittlichkeit> bedeutungsmassig verknUpft.
Stimmt das, so wirden Moderne Sakralbauten tendenziell als Zeichen fir die
«Offenheit> einer Migrationsgruppe gedeutet und traditionelle Bauten eher mit
«verschlossenem religiosem Traditionalismus> assoziiert.

Diese Deutungsmuster werden m. E. jedoch nicht gegeniber allen religiésen
Gruppen gleich stark angewandt. Es scheint, dass beispielsweise ein traditionelles
Gurdwara oder klassisch buddhistische Tempel weniger Angste ausldsen. Deren
Baustil besitzt aber eine gleichermassen hohe architektonische Differenz zum

153 Die Wertungen von Gemeinschaften mit traditionellen Bauten, die nur traditionelle Sakralbauten als <richtige
Sakralbauten> gelten lassen, sind zwar kein direkter Hinweis darauf, dass Glaubige, welche ein modernes
Sakralgebaude besitzen, dieses nicht als «richtiges Sakralgebdude> werten. Dennoch implizieren solche
Deutungsmuster ebenfalls eine verminderte Assozierung moderner Sakralarchitekturstile mit einem «<richtigen
Sakralgebaude>.

154 Kraft, Sabine: Neue Sakralarchitektur des Islam in Deutschland, Eine Untersuchung islamischer Gotteshauser
in der Diaspora anhand ausgewahlter Moscheenneubauten, LIT Minster 2002, S. 203.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 42

hergebrachten 6ffentlichen Raum wie eine traditionell gebaute Moschee mit Minarett
oder eine orthodoxe Kirche mit Kuppel. Letztere Projekte flhren jedoch nicht selten
zu landesweiten Debatten.

Traditionelle Sakralbauten mit gleich hoher, &ausserlich sichtbaren Differenz zur
architektonischen Landschaft des hergebrachten 6ffentlichen Raumes, werden also
mitunter sehr unterschiedlich bewertet. Es scheint, dass Sakralbautenprojekte nicht
nur aufgrund ihrer architektonischen Differenz, sondern auch aufgrund anderer
Faktoren — wie beispielsweise die mehrheitsgesellschaftlichen Deutungsmuster Uber
eine bestimmte Migrationsgemeinschaften — zu umstrittenen Bauprojekten werden.
Die Teilhabe am offentlichen Raum wird, wie es scheint, nicht allen Gruppen
gleichermassen zugestanden.

Berucksichtigt man jedoch die Gleichrangigkeit ihrer architektonischen Differenz zum
hergebrachten o6ffentlichen Raum, dann muissten Gesellschaften, die sich
«pluralistisch> bzw. «liberal> nennen, m. E. dazu fahig sein, Sakralstétten aller
Migrationsreligionen als <Bereicherung> (zur hergebrachten architektonischen
Landschaft) zu interpretieren, auch wenn diese traditionell gebaut wirden. Richard
Gale und Simon Naylor stellten in Grossbritannien bereits eine diesbezlgliche
Verélnderung155 des offentlichen Diskurses Uber sichtbare (traditionelle) Sakral-
bauten fest: «[...] such projects have become desirable forms of urban develop-
ment.»'® Fir Ceri Peach und Richard Gale ist dies die letzte Stufe des jeweiligen
Interaktions- bzw. Integrationsprozesses, zwischen Minoritatenreligionen und der
britischen Offentlichkeit: «In the fourth <embrace and celebrate> stage, planners and
politicians grasped the advantage of spectacle in reviving the image of a city.»">" Auf
dieser Integrationsstufe ist der Anspruch auf religiosse Homogenitat des
hergebrachten 6ffentlichen Raumes erloschen: «The homogenized, Christian
landscape of state religion [...] is in retreat.”’*®

Die Integration von Migrationsgruppen liegt m. E. also nicht darin, diesen einen
«modernen> Baustil aufzuzwingen, sondern in der (mehrheits-)gesellschaftlichen
Akzeptanz ihres (architektonischen) Beitrages zum o&ffentlichen Raum.

Diese Arbeit soll nicht als Pladoyer flr traditionelle Sakralbauten verstanden werden.
Moderne Bauweisen haben m. E. ebenso ihre integrationspolitischen Vorziige wie
traditionelle. Omar Khalidi stellt diesbezlglich fest: «Given the extreme diverstity of
Muslims in America, the logical choice would seem to be to favor the unprecedented
mosque with maximum regard to the strictly Islamic requirements and minimum

155 Beispielsweise wurde in Leicester ein aufwandig-traditionell (bzw. auffallig) gebauter Jain-Tempel als «[...]
honour fort he whole of Leicester [...]» interpretiert. Vgl.: Gale, Richard/ Naylor, Simon: Religion, planning and
the city, The spatial politics of ethnic minority expression in British cities and towns, SAGE Publications London,
Vol 2 (3), S. 403.

156 Vgl. Gale, Richard/ Naylor, Simon: Religion, planning and the city, The spatial politics of ethnic minority
expression in British cities and towns, SAGE Publications London, Vol 2. (3), S. 403-405.

157 Peach, Ceri/ Gale, Richard: Muslims, Hindus, and Sikhs in the new religious landscape of England,
Geographical Review, Oktober 2003, 93/4, Social Science Module, S. 485.

158 A.a.0., S. 488.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 43

regard for ethno-national taste or historical style [...]""*°. Und Sabine Kraft begrindet
ihre Praferierung moderner Moscheenprojekte damit, dass diese innerhalb der
kulturell gemischten Migrantenbevélkerung von Deutschland eher Einigkeit erzeugen
kénnen, denn bei traditionellen Bauten bestehe das Problem, dass deren Stil «[...]
von dem jeweils dominierenden Ursprungsland diktiert werde.»'®°

Dennoch ist es fragwirdig wenn man glaubt, dass «Integration> stattfinde, wenn
bloss auf der Ebene des Architekturstiles ein modernes, <integratives> Projekt er-
zwungen wird, welches in der Mehrheitsgesellschaft weniger Widerstand hervorruft.
Ein moderner Bau allein bewirkt wohl kaum gesellschaftliche Integration, auch wenn
dieser vermutlich weniger Kontroversen ausldst. Obschon ich bezweifle, dass vom
Architekturstil einer Religionsgemeinschaft auf die <Gesinnung> ihrer Mitglieder
geschlossen werden kénne, mag dies in gewissen Féllen ansatzweise zutreffen.
Was aber Uberhaupt nicht einleuchtend ist, ist der Umkehrschluss, dass eine
Minoritatsgruppe, die dazu gezwungen wird, modern bzw. <integrativ> zu bauen,
automatisch besser integriert sei.

Die Frage, ob Migrationsgruppen moderne Sakralgebdude auch als <heimat- bzw.
<identitatsstiftend> empfinden kénnen, hangt von den Deutungsmustern der jeweili-
gen Gruppe ab. Migrationsgruppen, deren Denken stark von Wertekategorien wie
<Integration>, <Fortschrittlichkeit> und <Zukunft> gepragt ist, scheinen <Modernitat
leichter mit <Heimat> verbinden zu kénnen (vgl. Abschnitt 5.3.4). Klar ist, dass diese
Deutungsmuster sicher nicht durch Zwang zu einem modernen Bau aufkommen. Im
Gegenteil, dadurch entstehen eher negative Deutungsmuster Gber moderne Sakral-
bauten (siehe Abschnitt 5.2; Muster 11-15).

Inwieweit es eine Generationenfrage ist, ob moderne Sakralbauten gleichermassen
mit <Heimat> verbunden werden kdnnten, wie traditionelle, lasst sich anhand der
durchgefiihrten Interviews nicht erkennen. Allerdings wére das ein zusatzlicher,
interessanter Faktor, der in die Diskussion dieser Thematik mit aufgenommen
werden sollte.

In den sehr unterschiedlichen Erzahlungen Gber die Baugeschichte der jeweiligen
religidsen Gruppen fiel mir auf, dass die architektonische Differenz als solche nicht
der hauptsachlichste Stein des Anstosses sein kann. Bei einigen Gruppen, die sehr
traditionell und <auffallig> bauten, wie beispielsweise das Gurdwara in Langenthal,
die armenisch-orthodoxe Kirche in Vernier oder das buddhistische Wat in Gretzen-
bach, kam wenig bis keine Opposition auf. Weil ein traditioneller Architekturstil,

159 Khalidi, Omar: Approaches to mosque disign in North America. In: Muslims on the Americanization Path? [Hg.]:
Haddad Yvonne Yazbeck und Esposito John L., Atlanta 1998, S. 422-423. Zitiert nach Kraft, Sabine: Neue
Sakralarchitektur des Islam in Deutschland, Eine Untersuchung islamischer Gotteshduser in der Diaspora
anhand ausgewahlter Moscheenneubauten, S. 207.

160 Kraft, Sabine: Neue Sakralarchitektur des Islam in Deutschland, Eine Untersuchung islamischer Gotteshauser
in der Diaspora anhand ausgewahlter Moscheenneubauten, LIT Minster 2002, S. 268.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 44

neben der Kleidung, wohl eines der auffélligsten Ausdrucksmittel einer
Migrationsreligion ist, richtet sich der Widerstand aber nicht selten gegen diesen.
Wie also die Fallbeispiele von Langenthal (Gurdwara), Gretzenbach (buddhistisches
Kloster) und Duisburg (Moschee) zeigen, sind noch viele andere Faktoren von
entscheidender Bedeutung und selbstverstandlich nicht nur die Tatsache, ob es sich
um traditionelle oder moderne Architektur handelt.

7 Literatur

Fachliteratur zum 6ffentlichen Raum

Baumann, Martin: Religion und umstrittener o&ffentlichere Raum, in: Zeitschrift far
Religionswissenschaft, Nr. 7 (1999).

Baumann, Martin / Tunger-Zanetti, Andreas: Migration und religidse Bauten — zur Neuaus-
handlung des 6ffentlichen Raums, in: Kunst und Kirche, 04/2008.

Baumann, Martin / Luchesi, Brigitte, Wilke Annette [Hrsg.]: Tempel und Tamilen in zweiter
Heimat: Hindus aus Sri Lanka im deutschsprachigen und skandinavischen Raum, Ergon,
Wirzburg 20083.

Baumann, Martin / Stolz, Jérg: Eine Schweiz - viele Religionen, Risiken und Chancen des
Zusammenlebens, Transcript, Bielefeld 2007.

Biegel, Gerd / Graetz, Michael [Hrsg]: Judentum zwischen Tradition und Moderne,
Universitatsverlag C. Winter, Heidelberg 2002, Band 2.

Bourdieu, Pierre: Physischer, sozialer und angeeigneter physischer Raum, in: Wentz, Martin
[Hrsg.]: Stadt-Raume, Campus, Frankfurt am Main 1991.

Frese, Hans-Ludwig: Symbolische Reprasentation des Islams in deutschen Stadten, in: Heu-
mann Jargen (Hrsg.), Stadt ohne Religion? Zur Veranderung von Religion in Stadten —
Interdisziplindre Zugange (Religion in der Offentlichkeit, Bd. 7, Frankfurt a. M. etc. 2005.

Kerber, Harald / Schmieder, Arnold [Hrsg.]: Handbuch Soziologie, Zur Theorie und Praxis
sozialer Beziehungen, Rowohlt, Reinbek bei Hamburg 1984.

Kraft, Sabine: Neue Sakralarchitektur des Islam in Deutschland, Eine Untersuchung
islamischer Gotteshauser in der Diaspora anhand ausgewahlter Moscheenneubauten,
LIT, Minster 2002.

Lindegger, Peter: 20 Jahre Klosterliches Tibet-Institut, Rikon/Zirich, Kidsterliches Tibet-
Institut 1988.

Nitschke, Marcus: Raum und Religion, européische Positionen im Sakralbau: Deutschland,
Osterreich, Polen, ORTE Architekturnetzwerk Niederdsterreich [Hrsg], Pustet, Salzburg
2005.

Gale, Richard / Naylor, Simon: Religion, planning and the city, The spatial politics of ethnic
minority expression in British cities and towns, SAGE Publications, London, Vol 2 (3).

Peach, Ceri / Gale, Richard: Muslims, Hindus, and Sikhs in the New Religious Landscape of
England, Geographical Review, Oktober 2003, 93/4, Social Science Module.

Richardson, Phyllis: Neue sakrale Architektur, Kirchen und Synagogen, Tempel und
Moscheen, Deutsche Verlags Anstalt, Minchen 2004.

Schitz, Alfred: Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt, eine Einleitung in die verstehende
Soziologie, UVK Verlagsgesellschaft, Konstanz 2004.

Turner, Harold W.: From Temple to Meeting House, The Phenomenology and Theology of
Places of Worship, in: Religion and Society 16, Mouton, The Hague/Paris/New York 1979.

Uehlinger, Christoph: Visible Religion und die Sichtbarkeit von Religion(en).
Voraussetzungen, AnkniUpfungsprobleme, Wiederaufnahme eines religionswissen-
schaftlichen Forschungsprogrammes: Berliner Theologische Zeitschrift 23 (H. 2, 2006:
«Das o6ffentliche Gesicht der Religion/en») 165-184.



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 45

Wohler, Till: Neue Architektur, Sakralbauten, Verlagshaus Braun, Berlin 2005.

Nachschlagewerke

Auffarth, Christoph / Bernard Jutta / Mohr Hubert [Hrsg.]: Metzler Lexikon der Religion,
Gegenwart — Alltag — Medien, Band 1 & 2, Stuttgart 1999.

Cancik, Hubert / Burkhard, Gladigow / Kohl, Karl-Heinz [Hrsg.]: Handbuch religionswissen-
schaftlicher Grundbegriffe, W. Kohlhammer, Stuttgart 2001, Band V.

Jones, Lindsay [Hrsg.]: Encyclopedia of Religion, Macmillan Reference, (an imprint of
Thomson Gale) USA, Second Edition 2005.

Interviews

Egeter, Edwin: Interviews fir das Dokumentationsprojekt des Zentrums Religionsforschung
«Kuppel, Tempel, Minarett — religidse Bauten zugewanderter Religionen in der Schweiz»,
Universitat Luzern:

Objekt Nr. 1: Interview mit Jacques Kuhn, Kldsterliches Tibet-Institut, Rikon, 8. 1. 2008.

Objekt Nr. 2: Interview mit Vanja Palmers, Zendo des Zentrums Felsentor Rigi, 16. 10. 2007.

Objekt Nr. 3: Interview mit Phrathep Kittimoli, Thaildndisches Kloster Wat Srinagararindra-
vararam, Gretzenbach, 12. 11. 2007.

Objekt Nr. 4: Interview mit Venerable Chue Yann, Fo Guang Shan Conference Centre, Genf,
22.10. 2008.

Objekt Nr. 5: Interview mit Ahmed Sadagat, Mahmud Moschee, Zirich, 5. 11. 2007.

Objekt Nr. 6: Interview mit Hafid Ouardiri, Fondation Culturelle Islamique, Genf, 2. 4. 2008.

Objekt Nr. 6: Interview mit Youssef Ibram, Fondation Culturelle Islamique, Genf, 2. 4. 2008.

Objekt Nr. 8: Interview mit Eli Rosengarten, Synagoge Agudas Achim, Zirich, 14. 2. 2008.

Objekt Nr. 8: Interview mit Elio Bollag, Synagoge Via Maderno, Lugano, 5. 3. 2008.

Objekt Nr. 11: Interview mit Dr. Abel Manoukian, Armenisch-apostolische Kirche, Troinex/
Genf, 16. 4. 2008.

Objekt Nr. 14: Schriftliche Interviewergdnzungen von Dr. Gary Vachicouras, Kirche Saint
Paul des orthodoxen Zentrums des 6kumenischen Patriarchats von Konstantinopel in
Chambesy, Genf, 13. 10. 2008.

Objekt Nr. 15: Interview mit Emmanuel Simandirakis, Griechisch-orthodoxe Kirche Agios
Dimitrios, Zirich, 24. 1. 2008.

Objekt Nr. 17: Interview mit Oleg Batov und Frau Messerli, Russisch-orthodoxe Auferste-
hungskirche, Zirich, 30. 1. 2008.

Objekt Nr. 20 Interview mit Karan Singh, Gurdwara (Sikh-Tempel), Langenthal, 10. 10. 2007.

Internetquellen

Islamische Zeitung, «<Wichtig ist, dass wir mit so einem Gebdude einen Beitrag zur
Gesellschaft leisten>», in: Islamische Zeitung, 21.10. 2005, auf: http://www.islamische-
zeitung.de/?id=6368

Spiewak, Martin: «Ein Minarett mal ohne Streit», in: Die Zeit 23. 10. 2008, auf:
www.zeit.de/2008/44/LS-Marxlohe

Buchwald, Sabine: «<Eine Moschee nimmt die Furcht vor radikalen Muslimens», in:
Sueddeutsche Zeitung, 13. 3. 2009, auf:
http://www.sueddeutsche.de/954381/661/2797294/Eine-Moschee-nimmt-die-Furcht-vor-
radikalen-Muslimen.html

Linscheid, Klaus F: «Die Angst vor dem Fremden ist oft nur Unkenntnis». «Eine Ausstellung
in Augsburg Uber die Architektur moderner Moscheen in Bayern will Vorurteile abbauen»,
in: Welt Online, 22. 3. 2009, auf: hitp://www.welt.de/wams_print/article3420471/Die-Angst-
vor-dem-Fremden-ist-oft-nur-Unkenntnis.html



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 46

8

Anhang: Interviewleitfaden

Fakten zum Gebaude

Gebéaudetyp:
Flache der Anlage:

Flache des Grundstiicks:
Gebaudehohe:

Kosten (total):

Davon Planungskosten:

Einsprachen:

Bauherrschaft:

Baufirma:
Architekt:
Grundsteinlegung:

Bauzeit:

Einweihung:

Religiése Tradition:

Erste Idee bis Einweihung:
Zeitungsberichte Uber Gebaude:

Teil A: Fragen zur Baugeschichte

1.
2.

Angaben zur Person. Stellung beziglich des Gebaudes, Aufgaben, etc.

Kdénnen Sie mir etwas Uber die ersten Anfange des (Sakral-) Gebaudeprojektes und
dessen Initianten erzdhlen?

Datum des Landkaufs:

Initianten:

Kdnnen Sie mir etwas Uber die Baugeschichte dieses Gebaudes erzahlen? Beispiels-
weise, ob baugesetzliche Probleme oder Einsprachen durch die Bevélkerung auftraten?

3.1. Gab es Einsprachen auf Politischer Ebene (Bevdlkerung, Parteien]. Wer?
3.2. [Wenn 3.1 JA] Was war der Grund der Einsprache? Warum?

3.3. Wurden Bedenken gegenlber ihrem geplanten Gebaude zu einem wichtigen Thema
hier in der Region oder zu einem landesweiten Thema?
(Falls keine Bedenken): War ihr Bauprojekt damals ein vieldiskutiertes Thema oder
auch prasent in den Medien?

3.4. Wurden Sie in lhrem Anliegen unterstiitzt (z. B. Behdrden, Gruppierungen,
Privatpersonen?
Behdrden:
Gruppierungen:
Privatpersonen:

3.5. [Wenn Einsprachen JA] Welche Baugesetze wurden herangezogen?(Welche
Auflagen mussten Sie spater erfiillen?)

Mit welchen Anderungen gegeniiber dem urspriinglichen Projekt wurde der Bau
realisiert? (Projekt vs. Realisierter Bau)

4.1. Wie kam es zu diesen Abweichungen?



Edwin Egeter: <Fremde Heimat> und architektonische Differenz 47

4.2. Sind sie zufrieden mit dem dusseren Erscheinungsbild des Geb&udes oder finden
Sie, dass dessen Ausgestaltung zu stark eingeschrankt wurde?

5. Gebaudeeigenschaften

5.1. Besonderheiten des Geb&udes auf die man stolz ist, resp. die spezielle Wichtigkeit
haben?

6. Was war der Grund fur die Sichtbarmachung des Sakralgebaudes oder Teile davon?
(religids oder pragmatisch?)

6.1. Religits?
6.2. Pragmatisch?

Teil B: Gebaudeunterhalt und Kosten

7. Wie haben sie das Geld fir den Bau ihres Gebaudes zusammengebracht?

7.1. Gab es gewichtige Donatoren? (Name nicht nétig, auch Umschreibungen der
Person mdglich)

7.2. Entstanden (erhebliche) Mehrkosten durch Einsprachen, resp. durch Anpassungen
ihres Vorhabens an die Forderungen der Umgebung?

7.3. Wie hoch ist der finanzielle Aufwand fur das Geb&aude (pro Monat)?

8. Kobnnen Sie mir etwas Uber die Betreuung und Zustandigkeiten ihres Gebaudes
erzahlen?

8.1. Wer ist verantwortlich fir das Gebaude und dessen Umgebung (z. B. Pflege der
Parkanlage, polieren der Kuppel, etc.)?

8.2. Wie hoch ist der zeitliche, resp. personelle Aufwand fir das Gebaude?
9. Genderaspekte

9.1. Gibt es spezifische Aufgaben bei der Betreuung dieses Gebaudes, die nur Mannern
oder nur Frauen zufallen?

9.2. Wird lhr Gebaude, oder Teile davon, auch an separaten Tagen nur von Frauen oder
Mannern benutzt?

9.3. Wurden spezielle Gebaudeteile (z.B separate Eingange, Gebetsrdume usw.) fir
Frauen geplant oder spater hinzugefligt?

Teil C: Verhaltnis zur Umgebung

10. Wie ist heute das Verhaltnis lhrer Gemeinschaft zur Umgebung?
Unmittelbare Nachbarschaft:
Ganze Stadt, auf Land: Bezirk:
Behdrden:

10.1.Was denken Sie, wie lhre Nachbarn, resp. die Offentlichkeit dieses Geb&dude
wahrnimmt? (Innenwahrnehmung der Aussenwahrnehmung)

10.2.Sind ihre Geb&udeanlagen, inkl. Umgebung je mutwillig beschadigt worden?
Anmerkungen:



