Le «dialogue interculturel»

au Conseil de I'Europe, a I'Union
européenne et a I'Unesco : état des lieux

Jiirgen Endres
Centre de recherche sur les religions
Université de Lucerne

Schweizerische Eidgenossenschaft

+ Confédération suisse
Confederazione Svizzera
Confederaziun svizra

Département fédéral de I'intérieur DFI
Secrétariat d'Etat a I'éducation et a la recherche SER



Dans sa collection « Dossiers SER », le Secrétariat d’Etat a '’éducation et a la recherche SER publie des études pro-
spectives, des résultats de recherche, des rapports sur des thémes d’actualité dans les domaines de I’éducation et
de la recherche. Mis ainsi a la disposition d’un large public, ces textes participeront au débat sur ces questions.

Les textes publiés n’engagent pas nécessairement le Secrétariat d’Etat a I’éducation et a la recherche.

© 2010 Secrétariat d’Etat a '’éducation et a la recherche SER

ISSN: 1662-2634

La présente étude a été suggérée par I’'Unesco. Elle traduit le souhait de promouvoir une meilleure compréhension de
la notion de dialogue interculturel et interreligieux sur la base d’une analyse scientifique de I'origine et de I’évolution
de ce dialogue.

P

I I ! i t I e MEPPRCC MR dea CULTLAEY

La présente étude a été désignée par la Commission suisse pour 'UNESCO comme projet contribuant a 'Année inter-
nationale du rapprochement des cultures.

Schweizerische Eidgenossenschaft
Confédération suisse
Confederazione Svizzera
Confederaziun svizra

Département fédéral de I'intérieur DFI
Secrétariat d'Etat a I'éducation et a la recherche SER
Education

Hallwylstrasse 4
CH-3003 Berne
T+413132268 32
F+41313227854
info@sbf.admin.ch
www.sbf.admin.ch



Le «dialogue interculturel»

au Conseil de I'Europe, a I'Union
européenne et a I'Unesco : état des lieux

Jiirgen Endres
Centre de recherche sur les religions
Université de Lucerne




Table de matieres

Avant-propos 5
Condensé 6
1 Introduction 8
2 Pour cerner la notion de dialogue interculturel 11
2.1 Le dialogue comme forme d’interaction sociale aux regles particulieres 11

2.2 Fonder la distinction sur le critére des interlocuteurs ? 12
2.2.1 Dialogue des civilisations 12

2.2.2 Dialogue des religions 13

2.2.3 Dialogue des cultures 13

2.3 Bilan intermédiaire 14

3 Historique du dialogue interculturel au Conseil de I'Europe, a I'Union européenne et a I'Unesco 16

3.1 Un nouveau concept pour un monde nouveau ? Les facteurs extérieurs d’émergence du dialogue

interculturel 16
3.1.1 La fin du conflit Est-Ouest et le paradigme du choc des civilisations 16
3.1.2 Eclatement de la Yougoslavie et guerres subséquentes 17
3.1.3 Flux migratoires vers 'Europe, migrations internes européennes et transformation des
sociétés européennes 18
3.1.4 Elargissement de I'Union européenne 19
3.1.5 Mondialisation du terrorisme a légitimation islamiste 20
3.1.6 Conclusion : le dialogue interculturel est une réponse aux défis de I'’époque moderne et de la
mondialisation 20

3.2 La «découverte» du dialogue interculturel : appropriation et insertion du concept a I'Union

européenne, au Conseil de I’Europe et 'Unesco 22

3.2.1 Appropriation et insertion du dialogue interculturel a I'Union européenne 22

3.2.2 Appropriation et institutionnalisation du concept au Conseil de I'Europe 27

3.2.3 Appropriation et institutionnalisation du concept a I’'Unesco 32

3.3 Comparaison des approches et examen critique de la notion de dialogue interculturel 34

4  Delidée au projet : la pratique du dialogue interculturel et son évaluation 37

4.1 Projets de dialogues interculturels de I'Union européenne, du Conseil de 'Europe et de I'Unesco 37

4.1.1 Année européenne du dialogue interculturel (2008) 37

4.1.2 Cités interculturelles (depuis 2008) 38

4.1.3 Dialogue interculturel et prévention des conflits (2002-2006) 40
4.1.4 Chaires Unesco sur le dialogue interreligieux et interculturel pour la compréhension

mutuelle 40

4.2 Bon ou mauvais dialogue? Propositions de critéres d’évaluation des projets de dialogue interculturel 41

4.3 Comparaison entre les projets présentés et analyse critique des pratiques correspondantes de

dialogue 42

5 Conclusion 44
5.1 Synthese 44
5.2 Perspectives 45

6 Références bibliographiques 49



Avant-propos

Le dialogue interculturel a suscité une vive attention ces quinze dernieres années, et pris une place indéniable
dans la vie politique européenne. L'Union européenne, le Conseil de I'Europe et 'Unesco ont découvert sa valeur
politique, qu’il soit interculturel ou interreligieux, et ’'ont mis au service de I'intégration culturelle et religieuse,
linguistique, économique et politique de I'Europe. Ce large spectre de mise en ceuvre s’est reflété dans une mul-
tiplicité de résolutions et de recommandations. Le dialogue a ainsi acquis de multiples facettes, depuis la gestion
de la diversité culturelle et le renforcement du respect mutuel jusqu’au maintien de la paix, a la sécurité politi-
que et a la prévention du terrorisme, en passant par la cohésion culturelle et linguistique de I’Europe.
L’enthousiasme avec lequel la formule a été accueillie a aussi suscité des critiques dans la classe politique euro-
péenne, certaines voix lui reprochant d’étre excessif, coupé de la réalité, une sorte d’auberge espagnole.

La présente étude se risque pour la premiere fois a examiner, a recenser et a analyser systématiquement et
scientifiquement les utilisations et I'insertion institutionnelle du dialogue interculturel a I'Union européenne, au
Conseil de I'Europe et a I’'Unesco. Elle a été réalisée en 2009 et 2010 au Centre de recherche sur les religions de
I'Université de Lucerne par Jiirgens Endres, un spécialiste des sciences politiques et de I'Islam. Elle montre
comment ces organisations se sont saisies de la formule et I’ont constamment revalorisée. Elle révele que le
dialogue interculturel devait en outre fournir une réponse évolutive aux nouveaux défis qu’avait a relever I'Eu-
rope : chute du rideau de fer, creusement des écarts culturels, religieux et linguistiques entre les pays, voire
problemes sécuritaires. Jiirgens Endres a eu le remarquable mérite de réunir et de dépouiller un foisonnement de
documents et de résolutions, pour présenter avec clarté la conception qu’ont I’'Union européenne, le Conseil de
I'’Europe et 'Unesco du dialogue interculturel. Il lui a aussi fallu faire une lecture scientifique des documents a
caractere politique, pour en dégager les points forts et les points faibles. L’étude attire ainsi ’attention sur les
problemes de définition de notions aussi centrales que la culture et la civilisation, montrant que leur politisation
peut déboucher sur la « culturalisation » des problemes de société. La circonspection scientifique conduit I’auteur
a recommander de ne pas faire du dialogue interculturel une panacée, mais de I'appliquer avec réalisme aux
défis que doivent actuellement relever les sociétés européennes.

Ce travail a été rendu possible par le Secrétariat d’Etat a I'éducation et a la recherche (SER) du Département
fédéral de I'intérieur (DFI). Il a aussi bénéficié de I’excellent suivi administratif de I’Université de Lucerne et du
précieux appui collégial d’Andreas Tunger-Zanetti, coordinateur du Centre de recherche sur les religions. Il a
donné lieu a des discussions toujours enrichissantes, qui ont profité a tous les interlocuteurs.

Martin Baumann, professeur

Chaire des sciences des religions

Codirecteur du Centre de recherche sur les religions
Université de Lucerne



Condensé

Le dialogue interculturel suscite depuis un certain temps déja une vive attention, et attire de multiples partisans
en Europe et au-deld. A I'Union européenne, au Conseil de 'Europe et a 'Unesco, il est de plus en plus percu
dans maints domaines comme une stratégie prometteuse et un instrument porteur. Mais des voix s’élevent aussi
pour le critiquer - notamment sous la contrainte des compressions budgétaires - lui-méme et sa mise en ceuvre
dans de trés nombreux projets, et pour remettre au moins en question les attentes ambitieuses qu’il suscite
fréquemment. La présente étude est une analyse comparative du dialogue interculturel tel qu’il est congu et
pratiqué a I’'Union européenne, au Conseil de I'Europe et a I'Unesco. Outre la littérature secondaire existante, elle
s’appuie surtout sur des sources primaires (documents, déclarations et rapports d’évaluation). Des entretiens ont
également été menés avec des personnalités concernées de I’'Union européenne et du Conseil de I’Europe. Nous
présentons ci-dessous une synthese des résultats.

Définition
La désignation des projets de dialogue (interculturel, entre les civilisations, etc.) continue de ne pas faire I'una-
nimité, tout comme la notion méme de dialogue interculturel. Le Livre blanc sur le dialogue interculturel publié

par le Conseil de 'Europe en 2008 reste aujourd’hui encore le document fondateur de la conceptualisation du
dialogue interculturel, qui y est défini comme suit :

un processus d’échange de vues ouvert et respectueux entre des personnes et des groupes de différentes origines
et traditions ethniques, culturelles, religieuses et linguistiques, dans un esprit de compréhension et de respect
mutuels. La liberté et la capacité de s’exprimer, mais aussi la volonté et la faculté d’écouter ce que les autres ont
a dire, en sont des éléments indispensables. Le dialogue interculturel contribue a I'intégration politique, sociale,
culturelle et économique, ainsi qu’a la cohésion de sociétés culturellement diverses. Il favorise 1’égalité, la dignité
humaine et le sentiment d’objectifs communs. Le dialogue interculturel vise a mieux faire comprendre les diver-
ses pratiques et visions du monde, a renforcer la coopération et la participation (ou la liberté de faire des choix), a
permettre aux personnes de se développer et de se transformer, et a promouvoir la tolérance et le respect de
l'autre. (Conseil de I’Europe 2008)

Contexte politique d’émergence du dialogue interculturel

Le dialogue interculturel se répand depuis le milieu des années 90 environ. Dans les organisations examinées, il
semble étre surtout une réaction a I’actualité géopolitique et aux dynamiques sociales d’'un monde en constante
et rapide transformation. On peut notamment évoquer dans ce contexte la fin du conflit Est-Ouest, la multiplica-
tion des guerres et des conflits armés présentés et interprétés comme d’origine culturelle, I'élargissement de
I'Union européenne a I’Est, la croissance des flux migratoires de toutes les parties du monde vers I'Europe et au
sein de I’Europe elle-méme, avec la diversité sociale et culturelle qu’ils suscitent, mais aussi les problemes que
soulévent les nombreuses retombées de la mondialisation. Ce qui explique que le dialogue interculturel soit
aussi abordé, dans les documents analysés, a la lumiére de questions et de missions politiques essentielles ainsi
que d’interrogations sur ’avenir : le maintien de la paix, I'intégration européenne, les formes a donner a I'inté-
gration et la cohésion sociale, par exemple. Le but général du dialogue interculturel ainsi présenté est toujours
I'instauration de la compréhension mutuelle par-dela les frontiéres culturelles, voire d’une identité commune -
ou au moins la « dédramatisation de ce qui sépare » (Nassehi). Les tenants de la nécessité d’'un dialogue qui
favorise les interactions transcendant les frontiéres culturelles opposent le dialogue interculturel au modele
multiculturaliste, souvent considéré comme un échec.

Institutionnalisation du dialogue interculturel dans ces organisations

Les organisations examinées ont a présent institutionnalisé le dialogue interculturel plus ou moins a demeure
dans leurs structures respectives, lui affectant aussi des ressources humaines et financieres. On peut citer
comme exemples la création de la Fondation euro-méditerranéenne Anna Lindh pour le dialogue entre les cultu-
res a I’'UE, celle d'une fonction de coordonnateur du dialogue interculturel au Conseil de I'Europe, ou encore celle
des chaires Unesco sur le sujet. Il en ressort nettement que le dialogue interculturel est appelé a conserver un
role important a I’avenir, a la fois comme notion et instrument politiques. Consacré dans des documents, institu-
tionnalisé dans des structures, personnalisé dans des fonctions et des domaines d’action, il a pris par lui-méme
un certain élan, qui a contribué a son essor.



Critique de la conception du dialogue interculturel et de ses pratiques

Malgré les nombreux efforts déployés par les trois organisations examinées pour affiner le concept et dégager de
bonnes pratiques, I’éclairage scientifique révele des déficits.

On observe tout d’abord un manque fréquent de réflexion critique sur des notions aussi essentielles que celles
de culture ou de civilisation. On a tendance a oublier que la culture vue comme une entité sociale plus ou moins
statique et clairement distincte, telle que I'implique souvent le modéle du dialogue interculturel, n’est en fait
qu’une construction mentale, et fréquemment une périlleuse réduction de la véritable hétérogénéité des sociétés.

La vogue du dialogue interculturel a aussi tendance a souligner excessivement le facteur culturel : tout devient
culturel, ou culturellement déterminé. Or les identités n’ont pas qu'une dimension culturelle, elles sont fagon-
nées par bien d’autres facteurs déterminants, et les prétendus conflits culturels ne sont dans de nombreux cas
que la « culturalisation » d’oppositions ou d’antagonismes aux origines sociales, politiques ou économiques. Ce
phénomene a aussi contribué a ce que le dialogue interculturel fasse naitre des attentes trop ambitieuses. Les
innombrables difficultés qu’il est censé résoudre lui donnent un peu les vertus d’une panacée politique. L'une
des grandes conclusions de la présente étude est qu’il conviendrait donc d’adopter une vision plus réaliste des
tensions sociales effectives et des lignes de faille au sein des sociétés, mais aussi du potentiel du dialogue inter-
culturel.

Le dialogue interculturel péche actuellement par la sélection des interlocuteurs. Qui peut se déclarer représen-
tant 1égitime d’une culture ? Qui peut prétendre parler au nom d’une culture, et qui est ainsi représenté ? Autant
de questions auxquelles il est indispensable de répondre dans la pratique du dialogue.

L’étude porte enfin un regard critique sur les pratiques de dialogue des organisations examinées. Aussi nom-
breux que soient les projets de dialogue interculturel émanant de la société civile, ils ne semblent que rarement
toucher leurs groupes cibles. Cette remarque vaut également pour I'objectif de sensibilisation du grand public
recherchée par exemple par I’Année européenne du dialogue interculturel (2008). La chose pourrait étre imputa-
ble a une stratégie fréquente de parachutage, mais aussi a la réalisation concrete des projets. La lecture de divers
rapports d’évaluation conduit en outre a douter de la pérennité des effets de nombreux dialogues interculturels.

Avenir du dialogue interculturel

Compte tenu de I'importance et de la portée des domaines politiques dans lesquels il est recouru au dialogue
interculturel comme concept et comme instrument, on peut estimer qu’il est appelé a conserver un role impor-
tant dans le futur. L’auteur de I’étude est conforté dans cette opinion par I’accent trés souvent mis actuellement
sur les divergences, les traditions et les catégorisations culturelles, le recours croissant aux stéréotypes cultu-
rels, voire aux clichés défavorables, mais aussi par I'amplification des débats publics sur les signes culturels et
religieux. Pour cette raison méme, il paraitrait donc politiquement utile de continuer a encourager le dialogue
interculturel et d’intensifier les travaux scientifiques sur sa nature et son potentiel. Et cela surtout pour éviter
que des dialogues interculturels inopérants ne suscitent a I'avenir des déceptions qui conduiraient a leur aban-
don général.



1 Introduction

Le dialogue n’a jamais été aussi nécessaire qu’aujourd’hui entre les peuples et les cultures.
(Romano Prodi 2004)

En Europe comme au-dela de ses frontieres, le dialogue interculturel retient I'attention et semble trés prometteur
aux acteurs et organismes les plus divers, a tous les niveaux politiques, dans des contextes thématiques et des
domaines d’action trés différents. A I’échelon national, il apparait par exemple de plus en plus aux Etats comme
une formule porteuse, un instrument a ’aide duquel il deviendrait possible de relever les grands défis socié-
taux comme la migration, les sociétés multiculturelles, I'intégration, le racisme et la cohésion sociale. On voit
ainsi de trés nombreux acteurs de la société civile comme de I'Etat s’en réclamer ou le mettre en ceuvre. L'Union
européenne le propage dans le contexte de 'identité européenne et de la diversité culturelle au sein de ses fron-
tieres ; elle le pratique dans de nombreux projets de grande envergure, comme 1’Année européenne du dialogue
interculturel (2008), et le répand dans les pays et les sociétés d’Europe. Mais il est de plus en plus invoqué aussi
au-dela de I'Europe, par exemple par I’'Union européenne dans le cadre du processus de Barcelone, ou par le
Conseil de I'Europe dans son Livre blanc sur le dialogue interculturel. C’est donc pour 'Europe un instrument
interne, mais aussi maintenant de politique extérieure. Qui plus est, a considérer les débats politiques sur le
terrorisme international' et les questions de prévention et de maitrise des conflits, de réconciliation et de conso-
lidation de la paix, ou le dialogue interculturel a acquis un statut stratégique, on constate qu’il s’est imposé
comme instrument de sécurité a ’échelle mondiale.

En bref, le dialogue interculturel est devenu, surtout ces dernieres années, un concept politique et un instrument
reconnus par de trés nombreux acteurs (de la société civile, des organismes étatiques, des organisations interna-
tionales et des entités supra-étatiques), porteur d’espoirs et d’attentes ambitieuses.

Pourtant, les scientifiques comme les politiques en reviennent un peu ; force est de constater que les initiatives
de dialogue interculturel et interreligieux ont poussé comme champignons apres la pluie, en tout cas dans le
sillage des attentats du 11 septembre 2001, mais que ’on percoit a présent un net sentiment de frustration, et
que l'on se demande un peu partout si le jeu en valait bien la chandelle (Klinkhammer/Satilmis 2008 : 1). De
plus, le dialogue culturel continue de soulever de nombreuses questions essentielles touchant a sa nature comme
a sa mise en pratique. Comment le congoivent les acteurs de ce domaine ? Comment se distingue-t-il du « dialo-
gue des civilisations », du dialogue interreligieux ou des autres formes de dialogue ? Quel devrait étre son conte-
nu ? Quels sont les acteurs politiques le mieux a méme de le mener ? Quels partenaires doivent y étre associés ?
Et quels sont les objectifs d’un dialogue interculturel ? Quelles conditions préalables générales présuppose-t-il ?
Peut-on définir de « bonnes pratiques » du dialogue interculturel, voire le mesurer ?

La présente étude dresse donc un état des lieux scientifique du dialogue interculturel au sein de I’'Union euro-
péenne, du Conseil de I’Europe (indubitablement les deux acteurs les plus actifs d’Europe, dans le dialogue in-
terculturel) et de I’Organisation des Nations Unies pour ’éducation, la science et la culture (Unesco). La compa-
raison est menée a plusieurs niveaux :

1. les conditions générales internes et extérieures ayant poussé les acteurs retenus a adopter la formule du
dialogue interculturel, a la diffuser vigoureusement sur une période prolongée, a la déployer et a y re-
courir dans de tres nombreux projets ;

2. T'acception méme du terme chez chacun de ces acteurs ;
les formules de dialogue interculturel choisies par eux ;

4. laportée des formes de dialogue qu’ils pratiquent.

La recherche s’est aussi intéressée aux pratiques politiques concretes du dialogue interculturel, ¢’est-a-dire a la
fagon dont les organisations retenues le mettent en ceuvre. La comparaison porte notamment sur :

' Ce qui se réfere le plus souvent au terrorisme d'inspiration islamiste.



1. les diverses formes de projets réalisés ;
2. les critéres d’évaluation utilisés pour apprécier les projets et les résultats de ces évaluations ;
3. etainsi les « bonnes pratiques » de dialogue interculturel.

Ce travail est structuré en cinq parties. La partie 2 circonscrit rapidement les principales notions touchant au
large domaine du dialogue interculturel, avec les problemes qu’elles soulévent, et les distingue dans la mesure
du possible - ce qui devrait réduire les risques de confusions entre termes et notions. La partie 3 retrace histori-
quement I'arrivée du dialogue interculturel au Conseil de 'Europe, a 'Union européenne et a ’'Unesco. Elle
commence par reprendre les événements politiques et sociaux qui ont précédé I’élargissement de son usage, et
auxquels il était censé réagir - car, comme le dit Dieter Senghaas, les formules qui s’imposent dans 'usage gé-
néral refletent toujours des situations réelles (cf. Senghaas 2004 : 2). Aprés quoi, nous nous pencherons sur la
conceptualisation du dialogue interculturel dans chaque organisation. Un certain nombre de documents et
d’actions permettront de comprendre le contexte dans lequel le dialogue interculturel y a fait son entrée, com-
ment il était a chaque fois compris, avec les attentes et les buts politiques auxquels il devait et doit encore ré-
pondre. Viennent enfin des observations critiques sur les formes évoquées de dialogue interculturel. La partie 4
présente a titre d’exemple des projets réalisés ces dernieres années sous 'étiquette de dialogue interculturel par
les organisations examinées, en dégageant chaque fois leurs objectifs et leurs groupes cibles, ainsi que les résul-
tats obtenus. Dans un second temps est abordée la question de I’évaluation des projets de dialogue interculturel,
particulierement intéressante dans I’optique de la pratique politique. Il s’agit notamment de tenter de dégager
des criteres spécifiques d’évaluation des projets de ce type. La partie se conclut par des observations critiques
sur les projets passés en revue. La partie 5 résume les principaux résultats de I’étude, dégage des déficits de
travaux scientifiques et suggere sur cette base ceux que 'auteur jugerait encore nécessaires.

La présente étude synthétique a été effectuée au Centre de recherche sur les religions de I'université de Lucerne.
Elle se fonde en majeure partie sur le dépouillement systématique de sources primaires (documents officiels des
organisations examinées et discours de leurs personnalités), et de quelques sources secondaires ; des entretiens
semi-directifs ont également eu lieu avec des membres de ces organisations’. Ce travail n’aurait pu étre mené a
bien sans le soutien financier du Secrétariat d’Etat a 'éducation et a la recherche ; les positions et analyses qui y
sont exposées sont toutefois celles de I'auteur, mais pas nécessairement celles du SER. L’auteur est tout spécia-
lement reconnaissant au Professeur Martin Baumann (Institut des sciences des religions de I'Université de Lu-
cerne) et a Andreas Tunger-Zanetti (centre de recherche sur les religions de I'Université de Lucerne) de I’avoir
accompagné de leurs commentaires critiques.

Notamment avec : Pavol Kossey, membre de la commission européenne responsable de 1'éducation, de la formation, de la culture et de la
jeunesse ; Sana Ouchtati, collaboratrice de I'unité C1 - politique culturelle et dialogue interculturel de la commission européenne (direc-
tion générale de 1'éducation et de la culture) ; Gabriella Battaini-Dragoni, directrice générale éducation, culture et patrimoine, jeunesse et
sport, et coordonnatrice du dialogue interculturel au Conseil de I'Europe ; Jeroen Schokkenbroek, chef du programme intergouvernemental
de développement des droits de I'nomme, direction générale des droits de I'nomme du Conseil de 1'Europe.



Temple de I'Eglise de Jésus-Christ des Saints des Mosquée de 1’Association culturelle turque, Wangen
Derniers jours, Zollikofen pres d’Olten

Mosquée de la Fondation culturelle islamique

R Gurdwara de la Fondation Sikh, Langenthal
de Geneve

Autrefois marquée par le christianisme, la société suisse se caractérise désormais par la diversité religieuse. Une
role éminent revient au dialogue pour une meilleure compréhension mutuelle entre les communautés religieuses
et leur cohabitation.

Source et images: Centre de recherche sur les religions, Lucerne

10



2 Pour cerner la notion de dialogue interculturel

Le « dialogue interculturel », et dans son sillage d’autres formes de dialogue comparables, ont indubitablement su
retenir I'attention de la classe politique, a telle enseigne que le dialogue est maintenant omniprésent dans tous
les domaines de notre vie sociale (Miiller/Schmidt/Schiiler 2009 : 9). Pourtant, on remarquera dans une perspec-
tive scientifique qu’il n’existe pas pour I'instant de définition universelle du dialogue interculturel, mais simple-
ment des approximations variables (voir notamment a ce sujet Swiss Academy for Development 2002 : 5) de
cette notion et d’autres, telles celles de « dialogue des civilisations » ou de « dialogue interreligieux » utilisées
comme synonymes ou du moins dans des sens complémentaires. Mais quels sont les traits fondamentaux du
dialogue interculturel ? Comment peut-on le définir ? Qu’est-ce qui le différencie des autres formes de dialogue
qui se répandent actuellement entre divers groupes sociaux, comme le dialogue interreligieux ou le dialogue des
civilisations ?

2.1 Le dialogue comme forme d’interaction sociale aux regles particuliéres

Dans une perspective sociologique, le dialogue est une forme d’activité sociale’ ou d’interaction, ¢’est-a-dire un
comportement de réciprocité entre des individus, des groupes ou des organisations en interaction. Sa structure
se caractérise donc fondamentalement par la réciprocité et les rapports croisés. D’une fagon tres générale, le
dialogue (du grec dia-logos’) implique une parole qui s’échange en alternance entre plusieurs personnes, par
opposition au monologue. Selon Allman, il se distingue comme forme d’interaction verbale en particulier par son
caractere exploratoire’ (cf. Karsten/Kiintzel 2006 : 7), comme I'explique David Bohm dans son ouvrage On Dialo-
gue, ou il distingue notamment le dialogue de la discussion par les différences d’objectifs :

La discussion est presque un jeu de ping-pong : les personnes se renvoient les idées tout a tour, dans le but de
gagner la partie ou des points. Vous pouvez par exemple emprunter les idées de quelqu’un d’autre pour étayer
les votres, en accepter certaines, en rejeter d’autres, mais 1'objectif reste de 'emporter. [...] Dans le dialogue, per-
sonne ne cherche a gagner. (Bohm 1996 :7)

On fait une large place au dialogue comme forme d’interaction sociale dans le réglement des conflits. Pour David
Bohm, Donald Factor et Peter Garrett, par exemple, le dialogue est une fagon d’explorer les origines de nombreu-
ses crises auxquelles fait face ’humanité aujourd’hui (http:;//www.dialogueproject.net/bohmarticle.shtml
[29.07.2009]). Et justement en raison de ce caractére exploratoire qu’on lui reconnait généralement, visant a la
découverte réciproque des positions (Swiss Academy for Development 2002 : 13), le dialogue est souvent pergu
sous un jour favorable’, aux antipodes méme de la confrontation. De nos jours, de tres nombreuses voix se font
entendre pour souligner le réle du dialogue dans I'interaction sociale. L’ancien secrétaire général des Nations
Unies, Kofi Annan, justifiait par exemple ainsi la nécessité du dialogue interculturel :

La nécessité du dialogue des cultures est aussi ancienne que la civilisation elle-méme. Mais aujourd’hui, elle est
plus pressante que jamais. Les étres humains qui passent leur vie dans la crainte des autres cultures sans les
comprendre sont plutot attirés par la haine, la violence et la destruction d’un ennemi supposé. Mais ceux qui
connaissent les cultures des autres et apprennent a les connaitre par I’échange, au-dela des frontiéres culturelles,
ont plutdt tendance a percevoir la diversité comme une force, a I’'apprécier comme un don. (Annan 2001 : 11)
Dans la gestion des conflits, le dialogue doit s’inscrire dans des conditions bien spécifiques (cf. notamment Swi-
dler 1986, Micksch 2005). Les interlocuteurs doivent impérativement étre mis sur un pied d’égalité pour ce qui

Max Weber définit dans Economie et société I'activité sociale comme une conduite orientée avec un certain degré de conscience en fonction
d'un comportement d'autrui, et en tirant son orientation. (Weber 1980 : 1)

« Dia » (a travers) et « logos » (parole).

Pour Allman, le dialogue se distingue de la discussion comme suit : la discussion permet surtout a chaque personne d'exprimer ou de
communiquer ce qu'elle pense, et de clarifier ainsi ses propres idées. Le dialogue, en revanche, consiste en une exploration des raisons qui
nous poussent a penser comme nous le faisons et de I'origine historique de nos idées (Allman, cité par Karsten/Kiintzel : 2006 : 7).

Par exemple chez Bohm/Factor/Garrett, le dialogue est une fagon d'observer collectivement les valeurs et les intentions cachées qui
influent sur notre comportement, et le choc imperceptible des écarts culturels invisibles. On peut alors le concevoir comme un espace
d'apprentissage collectif, susceptible d’engendrer un sens de plus grande harmonie, de rapprochement et de créativité.
(Bohm/Factor/Garrett http;//www.dialogueproject.net/bohmarticle.shtml [29.07.2009])

11



est de leur statut et de leurs droits. Pour Bohm/Factor/Garrett, par exemple, il ne saurait y avoir de rapports
hiérarchiques entre eux, ni d’autorité s’exergant sur un dialogue qui se déroule entre égaux :

Un dialogue est dans le fond une conversation entre égaux. Toute autorité, aussi circonspecte et adroite qu’elle
puisse étre, entravera et bloquera la libre circulation des idées et les sentiments souvent fragiles et subtils qui
pourraient autrement étre partagés. (http;//www.dialogueproject.net/bohmarticle.shtml [29.07.2009])

Outre cette égalité, on considere souvent comme indispensable la confiance mutuelle entre les interlocuteurs, ce
que Micksch résume ainsi :

Un dialogue ne peut réussir que si les rapports entre les personnes qui le menent sont empreints de respect mu-
tuel. Et la confiance se perd plus rapidement qu’elle ne se gagne. (Micksch 2005 : 89)

Une condition fréquemment jugée essentielle du dialogue est 1’absence de recherche d’un avantage ou de la
victoire. Johann Galtung, par exemple, voit dans le dialogue un précieux instrument de gestion des conflits ;
outre la réciprocité, il souligne a quel point il est important que les acteurs du dialogue soient disposés a ne rien
y gagner, et ne cherchent pas a persuader les autres :

Le dialogue sert a explorer le conflit sans chercher a vaincre ni a persuader : ¢’est un processus de discussion
dans lequel le temps, les questions et les réponses sont partagés sur un pied d’égalité. Il implique I’honnéteté, la
franchise, du tact, des précautions et une attitude normale. (Galtung, cité d’apres SAD 2002 : 14)

A la lumiere de ce rapide examen du dialogue, et dans la perspective de notre étude, il serait possible de définir
la notion comme suit : le dialogue est une forme verbale ou non verbale (passant par le canal de I’art ou de la
musique, par exemple) d’interaction sociale a droits égaux entre des individus, des groupes ou des organisa-
tions ; chaque participant s’efforce d’'y éclairer la différence, en informant les autres de ses propres particularités
et en s’informant des particularités des autres.

2.2 Fonder la distinction sur le critére des interlocuteurs ?

Comme on l'a vu, il existe actuellement plusieurs fagons concurrentes ou complémentaires de définir et de
concevoir le dialogue comme une forme d’interaction sociale dans les domaines politiques les plus divers. Elles
ont en commun de ne pas nommer concrétement les interlocuteurs, mais d’envisager des entités sociales vagues,
a la désignation fluctuante. Pour circonscrire et définir les groupes sociaux susceptibles de prendre part a cha-
que type de dialogue, on peut recourir a divers modeles de classification, parfois critiqués pour leur manque de
clarté.

2.2.1 Dialogue des civilisations

La notion de civilisation pourrait permettre de délimiter les groupes, et ainsi de définir les interlocuteurs du
dialogue par leur appartenance a une civilisation, les points communs qu’elle entraine, et les différences qu’elle
implique entre groupes sociaux. Parmi les promoteurs les plus ardents du dialogue des civilisations figure I’an-
cien président iranien, Mohamed Khatami, qui avait proné le 21 septembre 1998, a la 53° session de ’Assemblée
générale des Nations Unies, I'institutionnalisation du dialogue des civilisations et I'organisation d’'une année du
dialogue des civilisations, pour qu’a I’hostilité et a la confrontation succedent la parole et la compréhension
(http://www.iisd.ca/sd/sdter/ymbvol108num1e.html [21.07.2009]). Son initiative avait suscité un large assenti-
ment, et débouché le 4 novembre 1998 sur la résolution A/RES/53/22 de I’Assemblée générale des Nations
Unies, qui proclamait 2001 Année des Nations Unies pour le dialogue entre les civilisations’ (cf. notamment
Silvestri 2007). Apres avoir réaffirmé les buts et principes énoncés dans la Charte des Nations Unies, I’Assem-

” En anglais : United Nations Year of Dialogue among Civilizations.

12



blée générale y définissait le dialogue comme un « moyen de favoriser la compréhension, d’écarter les menaces a
la paix et de renforcer I'interaction et les échanges entre les civilisations » (A/RES/53/22).

Dans une perspective scientifique, il faut toutefois se demander ce que 'on entend concrétement par civilisa-
tions, comment une civilisation se distingue d’une autre, et en quoi la notion peut étre porteuse dans le contexte
du dialogue. La distinction analytique entre civilisations et cultures est déja difficile, d’autant que 'anglais civili-
sation est parfois traduit par culture. On reproche aussi a I'idée du dialogue des civilisations que la notion de
civilisation ne se fonde pas sur des particularités sociales et des contextes réels, mais que c’est plutot une cons-
truction mentale. On objecte aussi que ces particularités et contextes produits par I'esprit déguisent d’authenti-
ques pluralités et hétérogénéités, et voilent ainsi d’importants traits distinctifs internes.

L’unité inhérente de la civilisation islamique provient de ’appel unique qu’ont regu tous les peuples et nations
islamiques. Sa pluralité jaillit de la diversité des réactions suscitées par I'Islam dans chaque nation qu’il touchait.

(http://www.unesco.org/dialogue/en/khatami.htm [21.07.2009])

222 Dialogue des religions

Le dialogue interreligieux, ou dialogue des religions, est une autre forme de dialogue trés en vue, souvent com-
prise comme complétant le dialogue interculturel et le dialogue des civilisations. La distinction entre groupes
sociaux et la désignation des interlocuteurs se fait ici par I'appartenance a une religion. Le dialogue rapproche
donc des bouddhistes, des chrétiens, des hindous, des juifs, des musulmans, etc. Le but déclaré est I’échange sur
les religions :

Pour dire les choses simplement, le dialogue interreligieux se déroule entre des personnes qui se retrouvent pour
connaitre leurs différentes traditions religieuses. (Brajovic 2006 : 186)

Ce type de dialogue tire son importance du rdle de la religion, souvent compris comme cause ou facteur aggra-
vant de conflits, et donc de sa place dans les efforts mondiaux de consolidation de la paix :

I n’y a pas de paix entre les nations sans paix entre les religions, pas de paix mondiale sans paix religieuse !
(Kiing 1993 : 25 ; passage souligné dans 1’original)

Compte tenu de la place fondamentale de la religion dans la culture et les sociétés, le dialogue interreligieux se
voit attribuer un statut spécial. Gritt Klinkhammer décrit ainsi I'imbrication entre la religion, la société et la
culture, et donc I'importance de la religion dans la société :

La religion fait partie de la culture de la société. Elle y imprime sa trace, et en porte I'empreinte. [...] La religion
interprete et integre 1’expérience quotidienne dans un systeme parfois lache de vérités transcendantes et de
principes d’action. Elle constitue aussi un réservoir de préférences d’interprétation et d’action pour I'individu ou
le groupe, et englobe des rituels, des croyances, des représentations de I'ordre et de I’autorité, ainsi que des for-
mes d’association et des préférences affectives et esthétiques. (Klinkhammer 2008 : 26).

2.2.3 Dialogue des cultures

Nous nous intéresserons ici au dialogue interculturel, également appelé transculturel. Il est soutenu depuis un
certain temps par de nombreux acteurs a tous les niveaux politiques et dans de nombreux domaines de la vie
sociale ; sa popularité a contribué a focaliser de nouveau I'attention sur la notion de culture - bien que, tout
comme celle de civilisation, elle soit trés controversée d’'un point de vue scientifique pour ce qui est de son
contenu, de sa portée et de ses conséquences. Nassehi la qualifie de « non-notion » :

Le terme de culture recouvre une non-notion dans la mesure ot il ne permet pas d’identifier ce qu’est la culture.
(Nassehi 2006 : 1)

Il n’empéche que de nombreuses tentatives ont été faites pour la circonscrire et définir des criteres de distinction
entre les cultures, voire entre les interlocuteurs possibles du dialogue. Si 'on adopte la perspective sociologique
pour s’approcher de la notion, on peut la comprendre comme un ensemble délimitable dans I'espace et le temps

13



de productions concrétes et abstraites, de valeurs et de significations internalisées, ainsi que de formes de vie
institutionnalisées (Klein 2003 : 198), ce qui permet de distinguer les cultures entre elles. L’'Unesco appuie aussi
sa définition sur les traits distinctifs :

Réaffirmant que la culture doit étre considérée comme 1’ensemble des traits distinctifs spirituels et matériels, in-
tellectuels et affectifs qui caractérisent une société ou un groupe social et qu’elle englobe, outre les arts et les let-
tres, les modes de vie, les fagons de vivre ensemble, les systemes de valeurs, les traditions et les croyances ; (Dé-
claration universelle sur la diversité culturelle, mot souligné dans 1’original)

La culture vient donc fonder I'identité et en méme temps I’appartenance au groupe, ce qui a des conséquences
de grande portée pour la société. Car I'’émergence d’une identité et I'intégration dans un groupe s’accompagnent
inévitablement d'une prise de conscience de la différence avec les autres groupes. Ce qui unit vient aussi sépa-
rer, et devient une partie du probléme :

En d’autres termes, la culture ne fait pas seulement partie de notre identité, ¢’est aussi une partie du probleme.
Elle demeure la source primaire de notre identité et de la marginalisation des autres, qu’elle reproduit et réaf-
firme constamment. (Karsten/Kiintzel 2006 : 5)

La comparaison entre ces définitions du dialogue interculturel permet de conclure que la notion est tres large.
Une étude de I'Institut européen de recherche pour les politiques culturelles comparées et les arts (ERICarts)’ en
arrive aussi au résultat suivant :

La présente étude montre que le dialogue interculturel est compris de fagons trés diverses en Europe, et que sa
mise en ceuvre n’est pas harmonisée. (ERICarts 2008c : 12).

2.3 Bilan intermédiaire

L’examen des conceptions évoquées ci-dessus du dialogue fait ressortir les points suivants : ces dialogues pour-
suivent des objectifs sociaux, tout en suscitant de fortes attentes. I1 s’agit de diffuser le dialogue comme forme
d’interaction sociale, de part et d’autre de frontiéres reconnues entre le semblable et le dissemblable’, et ainsi de
lignes d’émergence de conflits potentiels ou réels, pour arriver a un arrangement, a une entente, ou au moins a
la dédramatisation de ce qui sépare, comme le dit Nassehi (Nassehi 2006 : 1). Dans ce contexte, la pratique poli-
tique oublie souvent que ces notions ne sont pas des réalités, mais des constructions mentales, tout comme la
définition de catégories et I'affectation a telle ou telle d’entre elles. Il n’y a pas de cultures ni de civilisations
clairement délimitables, ce ne sont que des distinctions mentales que nous utilisons pour réduire la complexité
du monde.

La (re)découverte de sa propre culture, de sa propre civilisation, de sa propre religion étant souvent une réaction
aux progres de la mondialisation, il devient de plus en plus difficile, avec les mouvements migratoires croissants,
de classer valablement par I’analyse les populations dans telle ou telle culture ou civilisation. Les religions sont
par exemple intrinsequement hétérogenes et multiculturelles, les cultures multireligieuses, les civilisations
interculturelles et interreligieuses, etc. Cela vaut pour les groupes sociaux comme pour les individus, qui peu-
vent parfaitement appartenir en méme temps a plusieurs cultures ou civilisations.

Or on constate que cette attention accordée a la religion, a la civilisation ou la culture comme jalons de la diffé-
rence, de la distinction, permet souvent de fermer les yeux sur les véritables lignes de faille entre les groupes
sociaux, a la source de nombreux conflits”. Lorsque les cultures, les civilisations ou les religions s’affrontent,
elles le font le plus souvent non pas pour des raisons d’appartenance a des religions, a des cultures ou a des
civilisations différentes, mais parce que I’élément conflictuel qui les oppose est fréquemment interprété et for-

° Pour une présentation de 1'Institut européen de recherche pour les politiques culturelles comparées et les arts, voir
http://www.ericarts.org.

Différences de religion, de civilisation ou de culture.
" Comme les disparités économiques et sociales, ou encore les conflits politiques ou idéologiques.

9

14



mulé en termes d’appartenance a une religion, a une culture ou a une civilisation. C’est pourquoi jusque dans le
dialogue des religions, des cultures ou des civilisations, I'interprétation des véritables origines du conflit ne de-
vrait pas se fonder sur les différences de rattachement a une culture, a une religion ou a une civilisation d’ori-
gine, mais surtout sur le role de ce rattachement.

15



3 Historique du dialogue interculturel au Conseil de I'Europe, a I'Union
européenne et a I'Unesco

3.1 Un nouveau concept pour un monde nouveau ? Les facteurs extérieurs
d'émergence du dialogue interculturel

Dans les pages qui suivent, nous allons dégager avec Senghaas les dynamiques, les structures et les événements
politiques et sociaux qui ont contribué a ce que de nombreux acteurs adoptent comme concept et stratégie la
formule du dialogue interculturel, la développent continuellement, la diffusent et I'appliquent fréquemment.
Comme Senghaas, nous partirons de I'idée que le dialogue interculturel refléte des dynamiques et des événe-
ments sociaux réels, et qu’il est des lors pergu par ses protagonistes comme une réponse a de nouveaux défis
politiques (cf. Senghaas 2004 : 2). Que sont donc les dynamiques, les structures et les événements nouveaux qui
ont fait apparaitre le contexte dans lequel le dialogue interculturel s’est propagé et ot il semble constituer une
réaction appropriée ? Qu’est-ce donc qui a changé ces quinze ou vingt derniéres années pour que, comme ’a
souligné Benita Ferrero-Waldner, I’ancienne commissaire de I'UE aux Relations extérieures et a la Politique
européenne de voisinage, la nécessité d’intensifier la coopération et d’approfondir la compréhension entre les
peuples, les cultures et les confessions n’ait jamais été aussi pressante qu’aujourd’hui' ? Comment ce nouveau
monde se distingue-t-il donc de 'ancien ?

3.1.1 La fin du conflit Est-Ouest et le paradigme du choc des civilisations

Parmi les grands événements mon-
diaux des décennies passées, il
convient certainement de mention-
ner ici 'effondrement de I’'URSS,
qui a clos le conflit Est-Ouest. Car
la fin de plusieurs décennies de
confrontation a 1’échelle globale a
marqué un tournant dans I’histoire
du monde : de nouveaux Etats sont
apparus dans une grande partie de
I’Europe (parfois au prix de conflits
armés) ; des hostilités traditionnel-
les ont disparu ; des alliances et
stratégies militaires et des politi-
ques de sécurité sont devenues

Apres la disparition de 'antagonisme Est-Ouest, le politologue américain Samuel Hunting- obsolétes et ont df étre refondues ;
ton a forgé la notion souvent reprise et trés controversée du «choc des civilisationsy comme I’économie libérale de marché s’est
nouvelle ligne de rupture de la polarisation mondiale. plus ou moins imposée sans

concurrence dans le monde, etc. Et
enfin, la disparition de cet antagonisme entre systemes a aussi ouvert la voie a une réinterprétation du monde.
Jusqu’a la dissolution de 'URSS, le monde était surtout per¢u dans I'opposition Est-Ouest” ; privé de sa vieille
structure bipolaire, le « nouveau » monde attendait un nouvel ordre, une nouvelle structure mentale. Au lieu du
clivage Est-Ouest et de I’ancienne guerre froide, le modele fondamental des relations internationales est rapide-
ment devenu le « choc des civilisations »" de Samuel P. Huntington". Ce parameétre, qui a fait de nombreux en-

«Il n'a jamais été aussi important et nécessaire d'intensifier la coopération et d'approfondir la compréhension entre les peuples, les cultu-
res et les confessions.» (Benita Ferrero-Waldner, Bruxelles, 27 mars 2006)

De nombreux conflits armés survenus dans le tiers-monde ont ainsi été qualifiés de « guerres par procuration » dans le conflit Est-Ouest.

En résumé, cette theése affirme simplement que la politique internationale du XXI° siecle n'est plus déterminée par des antagonismes de
nature politique, idéologique ou économique, mais par des conflits entre membres de diverses cultures et civilisations. Bien que Hunting-
ton parte de I'hypothése que les crises culturelles sont par nature dynamiques, mal délimitées et en évolution, il tente de distinguer et de

16



thousiastes de chaque coté des lignes de polarisation culturelle du monde, a suscité de vives critiques dans les
milieux politiques et scientifiques”. Le dialogue interculturel a été proné par de nombreux acteurs qui y voyaient
I’antidote au choc des civilisations :

Le dialogue interculturel s’écarte de cette vision polarisée du monde et la combat. Il souligne la nécessité de dé-
passer I'étroitesse fondamentaliste par le dialogue positif entre les cultures et peut étre ainsi vu comme une ré-
ponse directe au « choc des civilisations ». (Silvestri 2007)

Le Conseil de I’Europe fait partie des organisations internationales qui ont clairement exprimé leur désaccord
avec la notion du choc des civilisations et la vision du monde de Huntington, en lui opposant le dialogue inter-
culturel. Conscient de la diversité culturelle de I’Europe et ne cessant de la souligner, il s’exprime comme suit
sur I'idée de Huntington :

Le Conseil de I'Europe rejette 1'idée d’un conflit des civilisations et affirme qu’une participation accrue a la coo-
pération culturelle - au sens large du terme - et au dialogue interculturel contribuera au contraire a la paix et la
stabilité internationales a long terme. (Elaborer « le Livre blanc sur le dialogue interculturel » du Conseil de UEurope,
Introduction au processus de consultation, document de consultation)

Dans son entretien avec 'auteur, Mme Gabriella Battaini-Dragoni, directrice générale de 1’éducation, de la culture et
du patrimoine, de la jeunesse et du sport et coordonnatrice du dialogue interculturel, s’exprime trés clairement a ce
sujet :

C’est plutdt que nos sociétés ont toutes a faire face a des crises, et que nous avons besoin de nous comprendre et
de nous respecter les uns les autres pour devenir des partenaires capables de lutter ensemble contre ces crises.
Pour moi, la thése de Huntington est completement dépassée, brisée, sans intérét. Elle n’apporte rien, bien au
contraire : elle renforce la polarisation, ce qui est tres dangereux. Je m’intéresse a une approche complétement
différente, opposée, qui consiste a voir dans les autres peuples, les autres sociétés, les autres civilisations ce qui
est positif, créateur, innovant, tout ce qui peut nous aider a lutter ensemble dans certaines situations difficiles.
[...] Je veux utiliser le dialogue interculturel pour restaurer la confiance sociale. C’est vraiment la clé du pro-
bleme. (Entretien 06.07.09)

A T'UE, le choc des civilisations n’a pas non plus manqué de critiques. Dés le milieu des années 90 du siécle
dernier, ¢’est-a-dire peu apres la parution de I’article de Huntington, la Cellule de prospective de la Commission
européenne avait organisé plusieurs conférences pour étudier les effets du facteur religieux en Europe et conce-
voir en méme temps un paradigme concurrengant celui du choc des civilisations (Silvestri 2005 : 392). Apres
quoi, elle a de plus en plus rejeté le paradigme de Huntington. Benita Ferrero-Waldner s’est par exemple expri-
mée ainsi dans son discours du 27 mars 2006 :

Je dis « prétendu » parce que le terme est trompeur. Nous n’avons pas affaire aujourd’hui au choc des civilisa-
tions, mais a celui de I'ignorance. (http;//www.europa-eu-un.org/articles/en/article_5845_en.htm ; 07.10.2009)

3.1.2 Eclatement de la Yougoslavie et guerres subséquentes

16

L’éclatement de I’Etat yougoslave” et 'ampleur des guerres qui I’ont accompagné peuvent étre considérés
comme d’importants facteurs déclenchants de la « découverte » et de I'emploi intense du dialogue interculturel
dans le travail d’organisation politique de I'Europe. Le démarrage des confrontations en 1991, leur escalade
jusqu’a la guerre en plein milieu de I'Europe et les trés délicats problemes qu’a posés le reglement des conflits
ont soudain ramené sur le devant de la scéne politique européenne des problemes que I’on croyait pratiquement
disparus dans une Europe depuis longtemps largement pacifiée : protection des minorités, prévention et regle-
ment des conflits, réconciliation apres un conflit armé. 11 y a donc un lien de causalité directe entre les guerres

définir des civilisations : chinoise, japonaise, hindoue, slave, orthodoxe et occidentale. Il entrevoit aussi une possibilité d'émergence d'une
civilisation latino-américaine et d'une civilisation africaine. Sa vision du nouvel ordre mondial est centrée sur le choc entre la civilisation
occidentale et la civilisation islamique. (Huntington 1993a, 1993b, 2002).

"* Samuel P. Huntington a été notamment directeur du John M. Olin Institute for Strategic Studies de 1'Université de Harvard et conseiller du
ministere des Affaires étrangeres des Etats-Unis.

" Parmi ces nombreuses voix scientifiques critiques, on peut évoquer Miiller 1998 ou Riesebrodt 2001.
' Sur I'éclatement de la Yougoslavie, voir notamment Imbusch 2006.

17



qui ont suivi I’éclatement de la Yougoslavie et I'avénement du dialogue interculturel, par exemple au Conseil de
I'Europe, comme I'indique Robin Wilson :

La préparation du programme du Conseil de 1’'Europe sur le dialogue interculturel et la prévention des conflits a com-
mencé avec les excés nationalistes apparus dans les guerres de succession de la Yougoslavie. (Wilson 2004 : 12)

Un document de fond du Conseil de I'Europe souligne par exemple I'importance des guerres de Yougoslavie et la
prise de conscience politique des problemes de protection des minorités :

La notion de dialogue interculturel est apparue pour la premiere fois comme un engagement dans la Convention-
cadre du Conseil de I’Europe pour la protection des minorités nationales de 1995. Elle était issue du premier
sommet des chefs d’Etat et de gouvernement du conseil de I’Europe, réuni a Vienne en 1993, qui avait examiné
non seulement l'unification de I’Europe, mais aussi les guerres de Yougoslavie, et plus largement les boulever-
sements historiques et les minorités nationales qu’elles avaient laissés dans leur sillage. (document de référence
pour la conférence de Bakou : Le dialogue interculturel comme fondement de paix et de développement durable en
Europe et dans les régions voisines)

3.1.3 Flux migratoires vers I'Europe, migrations internes européennes et transformation
des sociétés européennes

De plus, 'immigration croissante de toutes les parties du monde vers I'Europe de méme que les migrations in-
ternes européennes ont induit ces dernieres années de profondes transformations dans les sociétés européennes
et dans I’Europe elle-méme. Dans ces conditions, le dialogue interculturel a figuré avec une fréquence accrue en
Europe dans les débats sur le caractere de plus en plus hétérogene, divers et multiculturel” des sociétés euro-
péennes, voire de la société européenne ; il a ainsi souvent été proposé par opposition au modele multicultura-
liste” - que I’on dira, pour simplifier, centré sur la coexistence parallele de diverses cultures fondée sur la re-
connaissance, la tolérance, et que de nombreux acteurs politiques et spécialistes considérent comme un échec
(cf. notamment Klinkhammer/Satilmis 2008 : 1). Ainsi s’exprime par exemple Pavol Kossey, du cabinet du
commissaire de I'UE a I’éducation et a la formation, a la culture et a la jeunesse :

Je pense que le multiculturalisme n’a pas fait ses preuves. Il souleve de nombreux problemes. [...] Il n’est pas pra-
tiquement possible de vivre ensemble dans une société multiculturelle sans se connaitre, sans se comprendre.
Cela suscite des sentiments de danger, d’insécurité. [...] Le dialogue interculturel est donc inévitable si nous vou-
lons vivre ensemble et non pas simplement a coté les uns des autres. (Entretien, 02.07.09)

Au Conseil de I'Europe aussi, on considere le dialogue interculturel comme une solution de remplacement au
multiculturalisme. Gabriella Battaini-Dragoni, I'une des personnes a l’origine du livre blanc, décrit les choses
ainsi a propos de la préparation du document :

Dans la premiére section du livre blanc, nous avons cherché a tenir compte du premier grand résultat de la
consultation : le fait que tous les pays nous disaient qu’ils n’étaient pas satisfaits des modeles qu’ils utilisent
pour gérer la diversité culturelle - qu’ils aient tablé plutot sur I’assimilation ou plutot sur le communautarisme et
le multiculturalisme, ¢’est-a-dire des communautés vivant en parallele, sans nécessairement communiquer entre
elles. En partant de ce résultat trés important, [...] nous avons cherché a extraire ce qu’il y avait de mieux dans
les modeles d’assimilation et de communautarisme pour les combiner et voir ce que nous pourrions en tirer.
Nous avons aussi utilisé de trés utiles instruments du Conseil de I'Europe, comme la Convention-cadre pour la
protection des minorités nationales et la Charte des langues régionales ou minoritaires. Nous avons puisé dans

17 . . . . . . P .
Comme dans le Livre blanc sur le dialogue interculturel, les terme de communautarisme et de multiculturalisme désignent ici une approche
politique spécifique de la multiculturalité, alors que les termes de multiculturalité et de diversité culturelle se réferent simplement a
I'existence de cultures différentes dans un espace donné. (cf. Livre blanc sur le dialogue interculturel).

ERICarts en donne la définition suivante : le multiculturalisme est généralement compris comme ’engagement commun dans une société
multiculturelle de reconnaitre, de préserver, de respecter et de valoriser les différentes cultures qui coexistent sur un espace territoriale-
ment défini, que ce soit une nation, une ville, une région ou une localité. Dire qu'une société est multiculturelle (ou multiethnique) pré-
suppose que deux sous-groupes de population ou davantage possédent des cultures différentes, et sont suffisamment nombreux et concen-
trés pour former et institutionnaliser des communautés culturelles sur plusieurs générations, conservant leurs propres identités culturel-
les sans pour autant empécher les interactions. » (ERICarts 2008a: 13)

18



ces deux grandes conventions du Conseil de I’Europe parce qu’elles posent les principes d’une relation de nature
différente entre la majorité et les minorités. En nous fondant sur I'ensemble du dispositif conventionnel et les ré-
sultats de la consultation et en rapprochant I’assimilation et le multiculturalisme pour en tirer le meilleur, nous
avons obtenu un modéle que 1'on peut qualifier d’interculturel. (Entretien 06.07.09)

314  Elargissement de I'Union européenne

L’élargissement de I'Union européenne a aussi contribué a ce que le dialogue interculturel entre dans la panoplie
de tres nombreux acteurs politiques en Europe. Car surtout avec les premiers élargissements vers I’'Est de 2004
et 2007, I’'Union avait repoussé ses frontiéres territoriales, tout en accroissant son hétérogénéité culturelle, reli-
gieuse et linguistique. Pour Elberfeld, I'UE, qui n’était a 'origine qu’une communauté économique, doit absolu-
ment accorder plus d’attention a la question de 'intégration culturelle :

L’élargissement de I'UE ne s’est pas seulement traduit par une consolidation économique, mais aussi par une
plus grande diversité culturelle, linguistique et religieuse. Cette complexité montre toujours plus nettement que
I’Europe ne pourra jamais étre « donnée » une fois pour toutes, c¢’est plutdt un projet a réaliser dans un délai indé-
fini, un processus de transformation culturelle a renouveler constamment. (Elberfeld 2009 : 40)

Avec la diversité culturelle, linguistique et religieuse croissante des pays qu’elle rassemble (« 'unité dans la
diversité », comme on le dit au sein de I'UE), I'Union doit relever deux défis de société : 1) 'agencement et le
déploiement du processus d’intégration européenne ; 2) I’émergence d’une identité européenne transcendant les
sociétés, les cultures, les religions et les langues. Si I’on se range aux arguments de Schéfer, I'intégration euro-
péenne a débouché sur une « communauté imaginée » au sens ot ’entend Bénédict Anders (cf. Schéfer 2007 :
337). La question de la forme et du contenu d’une identité commune européenne a retrouvé un caractere de
briillante actualité avec le débat sur I'adhésion possible de la Turquie (c’est-a-dire d’un pays per¢u comme islami-
que), et souligné une fois de plus I'importance de la culture, des frontieres culturelles possibles et du dialogue
interculturel. Car la question de I'identité européenne continue de se poser en termes d’incorporation et d’exclu-
sion. Wimmer écrit a ce propos :

La Turquie n’est bien siir pas le seul débat sur I’élargissement ot I’argument culturel soit omniprésent. Les fron-
tieres méridionales de I’Europe suscitent les mémes controverses. Pourquoi exclure de la vision européenne les
rives méridionales de la Méditerranée alors que la civilisation européenne la plus ancienne et peut-étre la plus
développée, 'Empire romain, les avait intégrées, demandent des universitaires et des responsables politiques.
Observe-t-on des barrieres culturelles fondamentales entre I'Espagne, la France, I'Italie et la Gréce d'un coté, et la
Turquie, la Syrie, le Liban, la Jordanie, Israél, 'Egypte et les pays du Maghreb de I'autre ? L'Islande est-elle plus
proche par sa culture politique de I'Espagne que 'Espagne du Maroc ? Et s’il existe vraiment de telles différences
fondamentales, ont-elles vraiment une importance en termes de fonctionnement politique et de gouvernance ?
(Wimmer 2002 : 9)

19



315 Mondialisation du terrorisme a |égitimation islamiste

Les images poignantes de 'attentat terroriste du 11 septembre 2001 ont
contribué a la prise de conscience de I'importance du dialogue interculturel
comme moyen de prévention du terrorisme.

En passant du phénomene régional a la di-
mension mondiale, le terrorisme d’inspiration
islamiste a beaucoup contribué a la « décou-
verte » et a la diffusion du dialogue intercultu-
rel ces derniéres années. Le 11 septembre
2001 a marqué une nouvelle rupture dans
I'histoire mondiale, apres la fin du conflit Est-
Ouest ; c’est 1a au plus tard que la menace
terroriste d’inspiration islamiste a fait irrup-
tion dans toutes les consciences, la que ces
images, puis celles des attentats de Madrid
(2004) et de Londres (2005) ont fait compren-
dre la nécessité du dialogue interculturel. Ce
dernier est apparu dans la stratégie antiterro-
riste européenne comme un soft tool de pré-
vention, ou du moins de limitation, des ten-
dances a la radicalisation des musulmans
(européens), entrant ainsi dans la panoplie des
instruments de sécurité européens (cf. Silves-
tri 2005 : 385). Les attentats du 11 septembre
2001 et ceux qui ont suivi ont encore exacerbé
la défiance qui existait déja un peu partout
depuis des années a I’égard des musulmans et
de I'lslam, soulignant ainsi le role du dialogue
interculturel en matiére de sécurité, mais aussi
sa nécessité sociale : surtout en ce qui

concerne le groupe des musulmans, il fallait résorber la méfiance de part et d’autre, nouer des liens positifs avec
des musulmans au sein et hors de I’Europe, et faire progresser d’une fagon générale les processus d’intégration.
Philippe Busquin, commissaire de I'UE a la recherche de 1999 a 2004, observe ainsi dans un communiqué de

presse :

On observe une intolérance croissante a I’égard des communautés musulmanes en Europe. Nous devons faire des
efforts pour renforcer I'intégration. Ce n’est que par le dialogue et la tolérance que nous pourrons retirer les bien-
faits de la diversité culturelle de I'Europe qui est I'un des atouts principaux et des piliers fondateurs de I'Union
européenne.y (Communiqué de presse, 22 mai 2003, IP/03/735)

3.16 Conclusion : le dialogue interculturel est une réponse aux défis de I'époque moderne et de la mondiali-

sation

Sil’on embrasse du regard les dynamiques, les événements et les transformations structurelles de ces dernieres
années et décennies, au cours desquelles le dialogue interculturel a servi d’instrument a de trés nombreux ac-
teurs a des niveaux tres variés de la vie politique et sociale, on le pergoit comme une réponse aux défis de 1'épo-

que moderne et de la mondialisation" :

La dynamique de ’époque moderne a suscité une situation mettant en simultanéité des formes de vie et des vi-
sions du monde différentes, ce qui crée un potentiel de confrontation avec tout ce qui est autre ou étranger.

(Miller/Schmidt/Schiiler 2009 : 9)

" Giddens définit la mondialisation comme « une intensification des relations sociales mondiales qui relient des lieux éloignés d'une telle
fagon que ce qui se passe en un lieu porte I'empreinte de ce qui se passe dans un autre lieu éloigné de nombreux kilometres, et inverse-

ment. » (Giddens 1999: 85)

20



C’est cette «simultanéité de formes de vie et de visions du monde différentesy (suscitée par exemple par le «dé-
placement de I’espace et du lieu» que décrit Giddens™) qui a rendu nécessaire la mise au point d’un instrument
approprié, permettant d’aborder les problemes de société apparus dans le sillage de ces dynamiques et événe-
ments. Ce qui veut dire que le dialogue interculturel, le dialogue des religions ou le dialogue des civilisations,
aussi controversés soient-ils, sont des formules élaborées pour répondre aux nouvelles questions et aux défis
d’'un monde en transformation rapide et constante.

* Giddens décrit le processus comme suit : « au début de 1'époque moderne, 1'espace se dissocie de plus en plus du lieu dans le sens que
sont privilégiées les relations entre “absents” se trouvant spécialement tres éloignés de toute situation d'interaction par contact personnel.
Dans la modernité, le lieu est de plus en plus fantasmagorique : les lieux sont fondamentalement aménagés et arrangés par des influences
sociales éloignées. Le lieu local n'est plus simplement structuré par la présence, car sa forme visible voile les rapports éloignés qui déter-
minent son existence. » (Giddens 1999: 30).

21



3.2 La «découverte» du dialogue interculturel : appropriation et insertion du concept
a I'Union européenne, au Conseil de I'Europe et I'Unesco

Nous allons maintenant retracer la genese du dialogue interculturel, et son apparition dans les documents et la
communication officielle de I'UE, du Conseil de I’Europe et de I'Unesco. Pour ce faire, nous présenterons les
contextes et actions dans lesquels ces organisations I'ont inséré, la conception qu’en avait chacune, et les objec-
tifs qu’elles pensaient pouvoir atteindre grace a lui. Nous n’avons sélectionné ici que les principaux documents
et initiatives parmi un grand nombre d’autres ou figure le dialogue interculturel.

3.2.1 Appropriation et insertion du dialogue interculturel a I'Union européenne

L’examen de I’évolution du dialogue interculturel au sein de I’'UE permet de constater qu’il y a été intégré, élabo-
ré et mis en ceuvre dans les contextes politiques les plus divers depuis le milieu des années 90 du siecle dernier.

Construction d’'une unité et d’'une identité régionales

Le point de départ a souvent été la volonté de construire une
unité et une identité régionales, en résorbant les lignes de
faille et les facteurs de division. On le voit clairement dans
les efforts déployés pour créer un espace méditerranéen
unificateur, par-dela les frontieres de I'UE, tels qu’ils
s’expriment dans la Déclaration de Barcelone™ de 1995. Le
terme de dialogue interculturel y apparait pour la premiere
fois dans un document officiel de 'UE (cf. notamment Sché-
fer 2007 : 334). Si la Méditerranée avait été longtemps vue
comme une frontiere et une barriére naturelle entre I’Europe

La déclaration de 'année 2008 comme Année européenne
du dialogue interculturel est une initiative du commissaire

européen Jan Figél, qui I'a défendue devant le Parlement et le reste des pays et régions qui la bordent (et utilisée pour
européen comme une maniére d’exprimer la complexité du séparer physiquement I’Europe du reste du monde), la Dé-
processus d'intégration européenne. claration de Barcelone et le partenariat euro-méditerranéen

Photo: Le siége du Parlement européen & Strasbourg se proposaient de faire du bassin méditerranéen une région

de dialogue, d’échanges et de coopération, par exemple en
encourageant la compréhension entre les cultures. La Méditerranée n’était plus une ligne de démarcation, mais
un espace économique, politique et social fondé sur une histoire et une destinée communes. Le troisieme volet
de la déclaration (intitulé « partenariat dans le domaine social, culturel et humain : développer les ressources
humaines, favoriser la compréhension entre les cultures et les échanges entre les sociétés civiles », et considéré
au moins pendant les premieres années comme le ladies’ programme, cf. Schiafer 2007 : 334) institutionnalise
I'idée du dialogue interculturel et énumere ses objectifs :

Les participants reconnaissent que les traditions de culture et de civilisation de part et d’autre de la Méditerra-
née, le dialogue entre ces cultures et les échanges humains, scientifiques et technologiques sont une composante
essentielle du rapprochement et de la compréhension entre leurs peuples et d’amélioration de la perception mu-
tuelle. (Déclaration de Barcelone)

Le programme de travail qui accompagnait la déclaration ménage une place spéciale au dialogue entre les reli-
gions de la région méditerranéenne :

Une meilleure compréhension entre les principales religions présentes dans la région euro-méditerranéenne fa-
vorisera la tolérance mutuelle et la coopération. La tenue de réunions périodiques de représentants des religions
et des institutions religieuses, ainsi que de théologiens, d’universitaires et d’autres personnes concernées, sera

La Déclaration de Barcelone a été signée en novembre 1995, a la conférence euro-méditerranéenne des ministres des Affaires étrangeres
des 15 membres de 1'UE et des représentants des 12 pays méditerranéens sélectionnés par I'UE (Algérie, Chypre, Egypte, Israél, Jordanie,
Liban, Malte, Maroc, Syrie, Territoires palestiniens occupés, Tunisie). Le cceur de la déclaration et du partenariat euro-méditerranéen (Eu-
romed) ainsi institutionnalisé est certainement le volet 2 sur le partenariat économique et financier, et en particulier 1'encouragement des
échanges économiques entre les pays signataires et la création d'une zone de libre-échange euro-méditerranéenne pour 2010. La déclara-
tion prévoit aussi un partenariat politique et de sécurité (volet 1) et un partenariat dans le domaine social, culturel et humain (volet 3).

22



soutenue dans le but de vaincre les préjugés, I'ignorance et le fanatisme, et d’encourager la coopération a la base.
(Déclaration de Barcelone, programme de travail)

Le dialogue interculturel a été constamment concrétisé et complété au fil du temps et des efforts de création
d’une région méditerranéenne transcendant les cultures - par exemple dans le Programme d’action pour le dia-
logue entre les cultures et les civilisations, adopté par la Conférence euroméditerranéenne des ministres des
Affaires étrangeres a Valence au mois d’avril 2002, qui énumere comme principes du dialogue interculturel le
respect de la pluralité, de la diversité et des spécificités culturelles, I’égalité et le respect mutuel, le rejet des
préjugés et des stéréotypes. Il précise par ailleurs les objectifs du dialogue interculturel au sein du processus de
Barcelone, tout en fixant ses limites :

- le dialogue devrait viser a parvenir non seulement a une meilleure compréhension de « I'autre », mais éga-
lement a une résolution des problemes récurrents

- le but ultime du dialogue ne devrait pas étre de changer « 1'autre », mais plutot de coexister pacifique-
ment avec lui.

(Commission européenne 2002a)

La création du Groupe des sages” sur le dialogue entre les peuples et les cultures a marqué une autre étape dans
I’élaboration du concept au sein du partenariat euro-méditerranéen. Le Groupe avait pour mission d’étayer le
dialogue interculturel par un apport théorique, et de formuler les principes du dialogue interculturel dans la
région méditerranéenne (cf. HLAG 2003 : 4). Pour Schéfer, il a effectivement abordé et examiné des questions
essentielles (Schifer 2007 : 342), en indiquant a quel point « il est difficile de considérer la Méditerranée comme
un ensemble cohérent » (HLAG 2003 : 3). Il a explicitement replacé son rapport, publié au mois d’octobre 2003,
dans le contexte de I’élargissement de I'UE, de la mondialisation économique, de la migration et des interroga-
tions identitaires (HLAG 2003 : 3), et souligné la nécessité d’un dialogue interculturel entre I'UE et les pays
bordant la Méditerranée, surtout a la lumiere de ces phénomenes, en vue de la constitution d’une région euro-
méditerranéenne (HLAG 2003 : 17). Les travaux du Groupe reposent sur deux grandes hypothéses : 1) 'UE et les
autres pays de la Méditerranée forment les deux moitiés d’une région, et doivent donc coopérer ; 2) ces deux
moitiés doivent faire face a des problémes similaires (2003 : 6). Le rapport énumere certains principes fonda-
teurs du dialogue interculturel : le respect de I'autre, I’égalité a tous les niveaux (entre Etats, peuples, cultures,
individus, entre hommes et femmes), la liberté de conscience absolue et sans restriction d’aucune sorte, la soli-
darité et la connaissance (HLAG 2003 : 22).

La Fondation euro-méditerranéenne Anna Lindh pour le dialogue entre les cultures, créée en 2005, a connu des
débuts difficiles”, mais a institutionnalisé le dialogue interculturel dans le partenariat euro-méditerranéen et lui
a donné des structures concretes durables™. Elle a vocation a favoriser le dialogue interculturel dans la coopéra-
tion Euromed, et de contribuer ainsi au développement de la région méditerranéenne pour en faire un espace de
paix, de stabilité et de prospérité (http;//www.euromedalex.org/sites/default/files/ALF.pdf, 07.10.2009)”. André
Azoulay, son président et conseiller du roi du Maroc, résume comme suit ses objectifs :

Notre priorité est d’aider les peuples, de chaque c6té de la Méditerranée, a reprendre en main leur destinée
commune.
(http;//www.euromedalex.org/sites/default/files/ALF.pdf, 04.09.2009)

Le Groupe des sages a été créé en 2003 sur proposition de Romano Prodi, ancien président de la Commission européenne. Ses membres
étaient : Assia Alaoui Bensalah, Jean Daniel, Malek Chebel, Juan Diez Nicolas, Umberto Eco, Shmuel N. Eisenstadt, George Joffé, Ahmed
Kamal Aboulmagd, Bichara Khader, Adnan Wafic Kassar, Pedrag Matvejevi¢, Rostane Mehdi, Fatima Mernissi, Tariq Ramadan, Faruk Sen,
Faouzi Skali, Simone Susskind-Weinberger et Tullia Zevi.

~
N

Pour les difficultés auxquelles s’est heurtée la création de la fondation, voir Schafer 207 : 347.

2

La possibilité de créer une fondation euro-méditerranéenne est évoquée dans le programme d'action de la déclaration de Barcelone, qui lui
donne vocation a promouvoir le dialogue des cultures et des civilisations et a accroitre la visibilité du processus de Barcelone par les
échanges intellectuels, culturels et de la société civile.

Selon I'argumentation de Schéfer, la création de la fondation Anna Lindh serait une réaction indirecte aux événements du 11 septembre
2001 et a la nécessité d'intensifier le dialogue interculturel entre 1'Europe et le monde arabe islamique (Schafer 2007: 346 s.).

23



L’élargissement de I’'UE a I’Est, apres la dissolution de ’'URSS, a reposé la question de I'identité européenne,
fondamentale pour I’'Union, et obligé la classe politique européenne a se repencher sur le défi de I'intégration.
C’est dans ce contexte qu’il faut voir ’Année européenne du dialogue interculturel (2008), qui a constitué pour
I'instant la derniere étape dans I'insertion du dialogue interculturel dans les structures de I’'Union européenne.
L’Année européenne du dialogue interculturel remonte a une initiative de 2004 du commissaire slovaque a
I’éducation et a la formation, a la culture et a la jeunesse, Jan Figél. Devant le Parlement européen, en septembre
2004, il avait souligné les diverses dimensions de I'intégration européenne™ et le role clé qui revient a la culture
dans ce contexte. Il explique ainsi I'origine de sa proposition :

Quand j’ai présenté cette idée a mon auditoire, lors de I'audition devant le Parlement européen, j'y voyais surtout
une réponse a des changements importants dans la composition de I'UE et dans la représentation que I’on avait
de ces peuples. (Figél 2008 : 3)

La Commission a soumis en 2005 sa Proposition de décision au Parlement européen et au Conseil concernant
I’Année européenne du dialogue interculturel (2008). L'exposé des motifs précédant la proposition proprement
dite replace le dialogue interculturel dans le contexte de la diversité européenne et dans celui du processus d’in-
tégration européenne qui en découle :

Le dialogue interculturel est intimement 1ié a I'ambition fondamentale de la construction européenne d’un rap-
prochement des peuples de I'Europe. Cette vocation de I'Union exige que le dialogue soit une priorité déclarée de
fagon volontariste, afin d’inviter les citoyens européens et tous ceux vivant dans I’'Union européenne, a pleine-
ment prendre part a la gestion de notre diversité qui s’enrichit d’une réalité de plus en plus variée, ainsi que de
changements et apports induits par la globalisation. (Exposé des motifs)

La Commission place donc explicitement son initiative dans le cadre politique de 1’élargissement, de la mobilité
croissante des citoyens de I'UE au sein du marché commun, du gonflement des flux migratoires et de la mondia-
lisation dans son ensemble. Elle fait aussi référence au traité instituant la Communauté européenne en évoquant
explicitement la mission qu’a celle-ci « de créer une union sans cesse plus étroite entre les peuples de I’Europe et
de contribuer & I'épanouissement des cultures des Etats membres dans le respect de leur diversité nationale et
régionale, tout en mettant en évidence 1’héritage culturel commun. » Pour la Commission, le dialogue intercultu-
rel est un outil privilégié de gestion de réalités complexes”, sur lequel doit s’appuyer ’accomplissement de cette
mission :

Au ceeur du projet européen, le dialogue interculturel apparait I’outil privilégié pour une gestion citoyenne de la
réalité complexe de nos sociétés et les dynamiser. (Commission européenne 2005a, Exposé des motifs)

Le Comité des régions” et le Comité économique et social européen ont répondu en 2006 a la proposition de la
Commission. Tous deux ont rendu hommage a I'initiative. Ainsi s’exprime le Comité des régions dans I'introduc-
tion de son avis :

Le Comité des régions [...] souscrit aux grands objectifs de I'année : sensibiliser les citoyens européens et toutes
les personnes vivant au sein de I’'Union européenne a des valeurs culturelles communes de I'Europe et a I'impor-
tance d’une citoyenneté européenne active, ouverte sur le monde, respectueuse de toutes les diversités, et fondée
sur les valeurs communes de I’'Union européenne. Une année européenne consacrée au dialogue interculturel est
un instrument précieux de sensibilisation, qui permettra d’associer les citoyens, pour autant que le dialogue soit
dit interculturel parce qu’il embrasse tous les éléments et tous les groupes de la société. (Avis du Comité des ré-
gions sur la proposition de décision du Parlement européen et du Conseil relatives a I'année européenne du dia-
logue interculturel [2008])

Dans le résumé de son audition, Jan Figél est rapporté avoir dit que I'intégration européenne est plus qu’un défi économique ou géogra-
phique, c’est aussi une question de valeurs, de civilisation, de patrimoine culturel.

« Le succes de cette mission repose fortement sur le dialogue interculturel. » (Exposé des motifs)
Le Comité des régions a été institué en 1994 par le traité de 'Union européenne. C’est un organe formé de représentants des autorités

régionales et locales d’Europe. Il doit étre consulté avant toute décision de I'UE portant sur les questions intéressant les pouvoirs locaux et
régionaux.

24



Le Comité économique et social européen souligne lui aussi dans son avis I'importance du dialogue interculturel,
notamment comme instrument de mise en ceuvre de grandes stratégies de I'UE. Il ajoute que I’Année euro-
péenne du dialogue interculturel pourrait aussi servir a mettre en lumiere les véritables raisons des antagonis-
mes ou des conflits souvent pergus comme d’origine ethnique ou culturelle :

Le Comité économique et social européen propose que 'année du dialogue interculturel soit utilisée pour faire en
sorte que les différences, les inégalités, les contradictions et les conflits apparemment dus a des facteurs écono-
miques, sociaux, environnementaux et politiques ne soient pas seulement pergus sous un jour ethnique ou cultu-
rel ; en nous familiarisant avec la diversité de nos cultures, en I'acceptant, et en utilisant le dialogue interculturel
comme instrument, nous devons éviter les conflits et identifier leurs causes. (Avis du Comité économique et so-
cial européen sur la proposition de décision du Parlement européen et du Conseil relative a I'année européenne
du dialogue interculturel [2008])

Le Parlement européen et le Conseil de I’'Union européenne ont décidé le 18 décembre 2006 de donner suite a la

proposition de la Commission en évoquant eux aussi le role du dialogue interculturel dans le développement de

I'UE :
Au ceeur du projet européen, il est important de prévoir les moyens du dialogue interculturel et du dialogue entre
les citoyens pour renforcer le respect de la diversité culturelle et appréhender la réalité complexe de nos sociétés
et la coexistence d’identités culturelles et de croyances différentes. En outre, il est important de souligner I’ap-
port des différentes cultures au patrimoine et aux modes de vie des Etats membres et de reconnaitre que la
culture et le dialogue interculturel sont essentiels pour apprendre a vivre ensemble en harmonie. (Décision
1983/2006/EC du Parlement européen et du Conseil du 18 décembre 2006 relatif a 'année européenne du dialo-
gue international [2008])

Cohésion sociale

C’est aussi pour la préservation de la cohésion sociale, au sein de la société européenne comme des diverses
sociétés nationales européennes, que le dialogue interculturel a été introduit comme instrument politique dans
les structures de I'UE. Méme s’il ne figure pas nommément dans la terminologie du document, il est nettement
présent par exemple dans la Déclaration sur le dialogue interconfessionnel et la cohésion sociale (15983/03) adop-
tée par le Conseil de 'Union européenne au mois de décembre 2003”. Rappelant qu’ils ont pour mission de ga-
rantir la liberté, la sécurité et la coexistence pacifique et démocratique dans leurs pays respectifs ainsi que dans
I’ensemble de I'Europe, les ministres des Affaires étrangeres et/ou de la Justice signataires soulignent I'impor-
tance d’un dialogue suivi, ouvert et transparent avec les différentes religions et courants de pensée en Europe, se
déclarant en particulier convaincus que la pluralité et la diversité des langues, des cultures, des idées philoso-
phiques et religieuses font partie du grand patrimoine et de I’identité historique de ’Europe, qui ne devrait donc
pas craindre la diversité mais I'accepter. Ils estiment « qu’a 'heure actuelle, le dialogue peut contribuer de ma-
niere significative au développement d’une société libre, vivant en paix, dans ’harmonie et la cohésion » :

[...] le dialogue aide a vaincre 1’extrémisme philosophique et religieux, les stéréotypes et les préjugés, I'ignorance
et I'indifférence, I'intolérance et I’hostilité, qui ont méme dans un passé récent été a 1'origine de conflits tragi-
ques et d’effusions de sang en Europe ; [...] (Déclaration sur le dialogue interconfessionnel et la cohésion sociale)

Migration et Intégration

Le dialogue interculturel suscite de grandes attentes au sein de I’'UE dans le contexte de la migration et de
I'intégration des immigrés. En témoigne par exemple le Programme de La Haye renforgant la liberté, la sécurité
et la justice dans I'Union européenne, adopté en 2004, et qui définit dix priorités pour les cinq années suivantes
en matiére de liberté, de sécurité et de justice. Son point 1.5 (Intégration des ressortissants de pays tiers) souli-
gne que I'intégration™ réussie des ressortissants de pays tiers est bénéfique pour la stabilité et la cohésion des
sociétés, et qu’il est donc essentiel de prévenir I'isolement de certains groupes. Le Conseil européen recom-
mande ainsi 'instauration de I’égalité des chances, afin de permettre a ces ressortissants d’étre des membres a

# La Déclaration sur le dialogue interconfessionnel et la cohésion sociale était elle-méme le produit de la conférence « Le dialogue inter-
confessionnel - facteur de cohésion sociale en Europe et instrument de paix en Méditerranée » tenue les 30 et 31 octobre 2003 a Rome.

* Le respect des valeurs fondamentales de 1'Union européenne et des droits fondamentaux de tous les &tres humains est présenté comme
indispensable a I'intégration.

25



part entiere de la société, et I’élimination active des obstacles a I'intégration. Le dialogue interculturel a instaurer
entre tous les membres de la société doit viser a favoriser la compréhension :

L’intégration [...] repose sur des échanges fréquents et le dialogue interculturel entre tous les membres de la so-
ciété, dans le cadre d’enceintes et d’activités communes, afin d’améliorer la compréhension mutuelle. (Pro-
gramme de La Haye : dix priorités pour les cinq prochaines années)

Toujours dans le contexte de la migration et de I'intégration, on trouve aussi une communication de la Commis-
sion au Comité économique et social européen et au Comité des régions intitulée Programme commun pour linté-
gration, cadre relatif a Uintégration des ressortissants de pays tiers dans [’Union européenne. Le dialogue intercultu-
rel y figure comme un instrument politique et un utile mécanisme d’intégration :

Un mécanisme d’interaction fréquente entre les immigrants et les ressortissants des Etats membres est essentiel
a I'intégration. Le partage d’enceintes de discussion, le dialogue interculturel, I’éducation pour mieux connaitre
les immigrants et leurs cultures, ainsi que ’amélioration des conditions de vie en milieu urbain renforcent les in-
teractions entre immigrants et ressortissants des Etats membres. » (Programme commun pour I'intégration)

Terrorisme international

En passant du stade de phénomeéne régional a celui de menace sécuritaire globale, le terrorisme d’inspiration
islamiste a aussi concouru a faire gagner droit de cité au dialogue interculturel dans I'UE. En novembre 2005, le
Conseil européen a adopté a la suite des attentats terroristes de Madrid (2004) et de Londres (2005) la stratégie
de I'Union européenne visant a lutter contre le terrorisme (14469/4/05), qui évoque elle aussi le dialogue inter-
culturel. Initialement congu au sein des structures de I'Union comme un instrument de création et d’aménage-
ment d’un espace méditerranéen partageant une histoire et une destinée communes, puis comme instrument de
cohésion sociale et d’intégration au sein de la des sociétés européennes, il est entré dans la panoplie des instru-
ments de la sécurité européenne - surtout dans la stratégie de prévention du home-grown-terrorism (terrorisme
d’origine locale) en émergence, I'un des quatre piliers de la stratégie antiterroriste européenne™. Le dialogue
interculturel doit surtout permettre de lutter contre le terrorisme en endiguant les tendances a la radicalisation
et en faisant échec aux tentatives de recrutement des organisations terroristes a 'intérieur comme a I’extérieur
de I'Europe. Parmi les facteurs favorisant la radicalisation, le texte cite notamment les inégalités, la discrimina-
tion et le déficit d’intégration. Dans ce contexte, il affirme que le développement du dialogue interculturel doit
étre une priorité centrale au sein comme en dehors de 1’Europe :

Il existe dans la société un certain nombre d'éléments susceptibles de créer un climat favorable a la radicalisa-
tion. Parmi ces éléments, on peut citer une gestion des affaires publiques insatisfaisante ou autocratique, une
modernisation rapide mais anarchique, 1'absence de perspectives politiques et économiques et de possibilités
d'éducation. Au sein de 1'Union, la plupart de ces facteurs n'existent généralement pas mais, dans certaines cou-
ches de la population, ils peuvent entrer en jeu. Afin de lutter contre ce phénomeéne, nous devons, en dehors de
1'Union, encourager avec encore plus de vigueur la bonne gestion des affaires publiques, les droits de I'homme, la
démocratie ainsi que 1'enseignement et la prospérité économique et travailler a la résolution des conflits. Nous
devons également traquer les inégalités et les discriminations la ou elles existent et favoriser le dialogue inter-
culturel ainsi que l'intégration a long terme s'il y a lieu. (Stratégie de I'Union européenne visant a lutter contre le
terrorisme)

Mondialisation

Le dialogue interculturel apparait aussi dans le contexte du débat sur la mondialisation au sein des structures de
I'UE, et cela tres explicitement dans la communication de la Commission relative a un agenda européen de la
culture a ’ere de la mondialisation”. L'introduction du document évoque I'effet structurant de la simultanéité

Les quatre piliers de la stratégie européenne de lutte contre le terrorisme sont la prévention, la protection, la poursuite et la réaction.

N

L’Agenda s’appuie sur une large définition de la culture : « On considere généralement que la “culture” est un concept difficile a définir.
Elle peut renvoyer aux beaux-arts, ce qui inclut tout un ensemble d’ceuvres d’art, de biens et de services culturels. Le mot “culture” a aus-
si une signification anthropologique. La culture est la base d’'un monde symbolique de sens, de croyances, de valeurs et de traditions qui
s’expriment dans le langage, I’art, la religion et les mythes. A ce titre, elle joue un role fondamental dans le développement humain et
dans le tissu complexe des identités et des habitudes des individus et des communautés. »

26



d’un héritage culturel commun®, ainsi que la grande diversité culturelle et linguistique de I’Europe. L’agenda
rappelle par ailleurs la portée de la mondialisation, qui a « intensifié notre exposition a des cultures du monde
plus diversifiées (...) et contribué a la diversité de nos sociétés », ce qui a « soulevé des questions quant a I'identi-
té de I'Europe et sa capacité de garantir des sociétés multiculturelles favorables a la cohésion. » Le dialogue in-
terculturel ainsi proné doit contribuer dans ce contexte au traitement judicieux de la diversité culturelle au sein
et en dehors de I’'Union (cf. notamment ERICarts 2008c : 2). Il est surtout associé a la solidarité et a la liberté
d’opinion, ce qui le revalorise considérablement : de simple instrument, il devient une valeur en soi. La Commis-
sion s’exprime ainsi a ce sujet dans sa communication :

L’UE est, et doit aspirer a étre davantage encore, un modele de « pouvoir discret », fondé sur des normes et des

valeurs comme la dignité humaine, la solidarité, la tolérance, la liberté d’expression, le respect de la diversité et
du dialogue entre les cultures, valeurs qui peuvent inspirer le monde de demain pour autant qu’elles soient dé-
fendues et promues. (Commission européenne 2007a)

Bilan intermédiaire

L’examen de I’évolution du dialogue interculturel au sein des structures de I’'UE fait ressortir nettement que la
notion a pris pied au fil du temps dans de tres nombreux contextes politiques. L'unité et I'identité (I'Union euro-
péenne) revétent a cet égard une grande importance pour 'UE. Le dialogue interculturel joue alors un role clé
dans le processus d’intégration européenne, et devient un instrument a la fois d’inclusion et d’exclusion. Aprés
les attentats de septembre 2001, ¢’est en outre devenu un instrument polyvalent dans la politique intérieure,
extérieure et de sécurité de I'UE, et méme une valeur en soi. Ce qui s’est traduit par exemple par la création de
la fondation Anna Lindh et son intégration dans les structures de I’'Union. Il apparait nettement que 1’'UE fait une
place de plus en plus large au dialogue interculturel, et qu’elle est disposée a I’enraciner plus solidement encore
dans la société. Cela se concrétise dans l'institutionnalisation du concept, et dans la création de structures finan-
cieres et d’organisation développant encore le dialogue interculturel en son sein.

3.2.2 Appropriation et institutionnalisation du concept au Conseil de I'Europe

Le Conseil de I'Europe™ est souvent considéré comme 1’école de la démocratie ou la conscience de 'Europe. Tout
comme I'UE, il a découvert au cours des années 90 le dialogue interculturel pour lui-méme et pour son travail, et
I’a ensuite incorporé dans ses structures au fil du temps. Le spectre thématique couvre notamment la protection
des minorités, la gestion des conflits et le maintien de la paix, I'intégration et la cohésion sociale, voire les rela-
tions internationales.

* Le « résultat de siécles de créativité, de flux migratoires et d’échanges ».

' Créé le 5 mai 1949, le Conseil de 1'Europe regroupe 47 Etats membres. C'est une organisation internationale dont les principales missions
consistent en la défense des droits de I'homme, des droits démocratiques fondamentaux et de 1'Etat de droit. Ses deux principaux organes
sont le Comité des ministres et I'Assemblée parlementaire.

27



Protection des minorités

La protection des minorités et sans doute I’'un des proble-
mes politiques concrets les plus pressants dans le contexte
desquels le Conseil de 'Europe ait compté et table encore
sur le dialogue interculturel. Cela apparait clairement, par
exemple, dans la Convention-cadre de 1995 pour la protec-
tion des minorités nationales. Premier instrument multilaté-
ral a caractere juridiquement contraignant de protection des

Le Consell de I'Europe féte ses 60 ans | o . L - .
” { d gLy minorités nationales, elle a constitué une réaction directe

aux guerres de Yougoslavie. C’est pourquoi elle souligne le
role de la protection des minorités nationales dans la stabili-

L'art. 6 de la Convention-cadre du Conseil de I'Europe de té, la sécurité démocratique et la paix sur le continent euro-
1995 sur la protection des minorités nationales insiste surle  péen. Dans ce but, elle a précisé « les principes que les Etats
dialogue interculturel pour favoriser le respect et la compré- contractants s’engagent a respecter pour assurer la protec-

hension de la diversité de I’Europe.

' - . tion des minorités nationales » (Convention-cadre pour la
Photo: Une conférence au siege de I'Unesco a Paris.

protection des minorités nationales). L’accord est centré sur
la reconnaissance de la diversité culturelle de I'Europe et des sociétés européennes, et sur la nécessité de susci-
ter un climat de tolérance et de dialogue. Le dialogue interculturel est défini ainsi a I’article 6 de la Convention :

Les Parties veilleront a promouvoir I'esprit de tolérance et le dialogue interculturel, ainsi qu’a prendre des mesu-
res efficaces pour favoriser le respect et la compréhension mutuels et la coopération entre toutes les personnes
vivant sur leur territoire, quelle que soit leur identité ethnique, culturelle, linguistique ou religieuse, notamment
dans les domaines de I’éducation, de la culture et des médias. (Conseil de 'Europe 1995)

Gestion des conflits et maintien de la paix

Le modele du dialogue interculturel s’est aussi implanté dans les structures du Conseil de I'Europe dans le cadre
de la gestion des conflits. Les combats auxquels ont donné lieu les conflits dans I’ex-Yougoslavie ont bien montré
a quel point ’Europe est vulnérable aux antagonismes entre communautés culturelles et religieuses, et contribué
a donner statut prioritaire au dialogue interculturel dans les structures du Conseil de I'Europe. On trouve ainsi
dans un document publié par le Conseil a I'issue d’un colloque d’experts :

En Europe comme dans le monde entier, nous avons vu ces derniéres décennies la culture détournée pour justi-
fier des conflits entre des communautés culturelles et religieuses. Les bouleversements qui ont frappé nos socié-
tés ont bien montré que toute I'Europe est vulnérable. (Le dialogue au service de la communication interculturelle
et inter-religieuse, mot souligné dans 'original)
Le Conseil de I'Europe est revenu sur le role important du dialogue interculturel dans la gestion des conflits dans
sa déclaration de 2003 sur le dialogue interculturel et la prévention des conflits”. La déclaration définit a deux
niveaux les roles et les responsabilités des ministres responsables des affaires culturelles : la construction d’une
société fondée sur le dialogue interculturel dans le respect de la diversité culturelle, et la mise en place de condi-
tions favorisant la prévention, la gestion et la maitrise des conflits. Les ministres se sont naturellement déclarés
« conscients de I'importance vitale de la culture comme porteur de sens et outil de compréhension, facteur de
démocratie et instrument de développement humain individuel et collectif, espace de rapprochement et de dialo-
gue entre les hommes et les femmes », lui attribuant ainsi une grande utilité sociale. Dans ’annexe, ils définis-
sent concrétement comme suit le dialogue interculturel :

Cette expression désigne tant les instruments servant a promouvoir et a protéger la notion de démocratie cultu-
relle que les éléments matériels et immatériels pouvant favoriser toutes les formes de diversité culturelle, qui se
manifestent en de multiples identités individuelles et collectives, en des changements et en de nouvelles formes
d’expression culturelle. Le dialogue interculturel doit prendre en compte toutes les composantes possibles de la
culture, sans exception, qu’elles soient culturelles stricto sensu ou de nature politique, économique, sociale, philo-

* Tl est a noter a ce sujet que la déclaration d’Opatija, préparée et signée par les ministres de la Culture des pays représentés au Conseil de
I'Europe, lie inévitablement la culture et la prévention des conflits, et fait entrer cette derniére dans les attributions du ministre de la
Culture. Les ministres responsables des affaires culturelles des pays rassemblés a Strasbourg s’étaient réunis au mois de février de la
méme année pour examiner « le nouveau role et les nouvelles responsabilités des ministres de la Culture pour initier le dialogue inter-
culturel dans le respect de la diversité culturelle » et préparer la rencontre d’Opatija.

28



sophique ou religieuse. En d’autres termes, le dialogue interconfessionnel et interreligieux doit étre envisagé
dans ses conséquences culturelles et sociales par rapport a la sphere publique (Conseil de I'Europe 2004b, An-
nexe a la Déclaration : définitions, principes et modalités)
La Déclaration de Faro sur la stratégie du Conseil de I'Europe pour le développement du dialogue interculturel
évoque une fois encore I'emploi du dialogue interculturel dans la gestion des conflits et le maintien de la paix. Le
dialogue interculturel y est expressément opposé au paradigme du « choc des civilisations » de Huntington :

Nous réaffirmons notre vision fondée sur les principes d’universalité et d’indivisibilité des droits de ’homme, de
la démocratie et de 1’état de droit. Nous rejetons I'idée d’un conflit entre les civilisations, et sommes convaincus
au contraire qu’un investissement accru dans la coopération culturelle - au sens large - et le dialogue intercultu-
rel, apportera des bénéfices a long terme pour la paix et la stabilité internationale, y compris face a la menace
terroriste. (Conseil de I’Europe 2005b)

Diversité culturelle des sociétés européennes et cohésion sociale

Le Conseil de 'Europe mentionne aussi le dialogue interculturel et le développe a propos de la cohésion sociale
dans la diversité culturelle de I’Europe, notamment dans la Déclaration de Wroclaw” sur cinquante ans de coopé-
ration culturelle européenne (2004)”. Souvent pergue et décrite comme une menace, la diversité culturelle y est
présentée comme un ensemble commun plus vaste, une histoire européenne partagée, et un avenir commun :

II nous faut approfondir notre prise de conscience par les peuples de nos 48 Etats de leur histoire partagée et de
leur avenir commun, en tenant compte de leur diversité respective afin d’éviter I’apparition d’un sentiment de di-
vision au sein de I’Europe élargie. Nous devrions, pour cela, encourager une vision équilibrée des identités qui
composent la ¢« Grande Europe ». Nous devrions également encourager et préserver les liens et le dialogue avec
les diasporas européennes dans le monde entier. (Conseil de I’Europe 2004¢, passage souligné dans I’original)

Le dialogue interculturel proné dans ce contexte doit étre intégré dans la politique européenne jusque dans sa
dimension interreligieuse. Dans I'argumentation de la Déclaration, c’est justement dans le contexte de la diversi-
té culturelle et sur les questions de cohésion sociale qu’elle souleve qu’il convient d’encadrer et d’encourager
systématiquement I'organisation d’un dialogue interculturel et interreligieux fondé sur la primauté des valeurs
communes, dans le but de promouvoir la connaissance et la compréhension de I’autre, de prévenir les conflits, de
faciliter la réconciliation et de garantir la cohésion sociale dans la diversité culturelle. Ce qui doit passer par
I’éducation formelle et informelle, I’étude de la mémoire et du patrimoine communs, estiment les ministres de la
Culture, de I'Education, de la Jeunesse et des Sports signataires.

Quelque six mois apres la Déclaration de Wroclaw, les chefs d’Etat et de gouvernement des membres du Conseil
de I'Europe ont adopté au mois de mai 2005 la Déclaration de Varsovie, qui évoque et prone elle aussi le dialo-
gue interculturel, notamment dans le contexte de la diversité culturelle et de la cohésion sociale. Le fait que le
dialogue interculturel soit ainsi consacré au plus haut niveau politique confirme indubitablement le statut d’ins-
trument politique qu’il a acquis au sein du Conseil de I’Europe. D’emblée, les chefs d’Etat et de gouvernement
soulignent la nécessité de créer une « Europe sans clivages », fondée sur les valeurs communes consacrées par le
Statut du Conseil de I'Europe : la démocratie, les droits de 'homme, la prééminence du droit. Au paragraphe 6 de
la déclaration, ils décrivent ainsi le role central du dialogue interculturel :

Nous encourageons une identité et une unité européennes fondées sur des valeurs fondamentales partagées, le
respect de notre patrimoine commun et la diversité culturelle. Nous sommes résolus a faire en sorte que notre
diversité devienne une source d’enrichissement mutuel, notamment en favorisant le dialogue politique, inter-
culturel et inter-religieux. (Conseil de I'Europe 2005a)

Le plan d’action qui accompagnait la Déclaration de Varsovie définissait les taches principales du Conseil de

I’Europe pour les années a venir : 1) promouvoir les valeurs fondamentales communes : droits de ’'homme, Etat
de droit et démocratie ; 2) renforcer la sécurité des citoyens européens ; 3) construire une Europe plus humaine
et plus inclusive. Dans ce contexte, le Plan d’action indique notamment cque le Conseil de ’Europe aura a proté-

* Les déclarations sont souvent désignées dans 1'usage courant par le nom de I'endroit ot elles ont été faites.

%7 La Déclaration de Wroclaw a 6té adoptée par les ministres de la Culture, de 1'Education, de la Jeunesse et des Sports des pays signataires a
l'occasion du 50" anniversaire de la Convention culturelle européenne.

29



ger et a promouvoir la diversité culturelle, tout en assurant la cohésion des sociétés, et a développer le dialogue
interculturel. Ce dernier se fonde sur les droits humains universels et doit impliquer activement la société civile
pour avoir le potentiel de promouvoir la prise de conscience, la compréhension, la réconciliation et la tolérance,
de prévenir les conflits et d’assurer I'intégration et la cohésion de la société. Pour donner corps a cette idée, les
chefs d’Etat et de gouvernement ont institué dans le plan d’action un coordonnateur pour le dialogue intercultu-
rel” chargé de superviser les programmes concrets de I’Organisation, en liaison avec les structures existantes, et
d’assurer la coordination avec d’autres organisations régionales et internationales.

Le dialogue interculturel a principalement été défini et intégré dans les structures du Conseil avec le Livre blanc
sur le dialogue interculturel, qui le replace dans le contexte de la diversité culturelle historique européenne, am-
plifiée par la mondialisation, pour en souligner la nécessité. Pour Gabriella Battaini-Dragoni, le fait que le Livre
blanc ait été adopté en 2008 par le Comité des ministres du Conseil de I'Europe (c’est-a-dire I'un de ses deux
organes principaux) témoigne du statut du dialogue interculturel au sein de I’'organisation :

Le fait qu’il a été adopté par I'ensemble des ministres des Affaires étrangeres des 47 membres du Conseil de
I'Europe montre que ce document - qui est un livre blanc, non pas une convention ou un texte a valeur contrai-
gnante, bien slr - est un message politique fort de ’'organisation dans le domaine du dialogue interculturel. (En-
tretien 06.07.2009)

La publication du Livre blanc a été précédée d’un long processus de consultation et de discussion auquel ont été
associées de tres nombreuses institutions politiques a tous les niveaux, ainsi que de multiples organisations de
la société civile”. Le document vise a fournir un cadre conceptuel et un guide aux responsables politiques et aux
praticiens (Conseil de I'Europe 2008 : 4), et en méme temps a promouvoir un dialogue interculturel renforcé
dans et entre les sociétés européennes, ainsi qu'un dialogue entre I'Europe et ses voisins (Conseil de I'Europe
2008 : 7). Il doit aussi servir « a prévenir les clivages ethniques, religieux, linguistiques et culturels » (Conseil de
I'Europe 2008 : 3).

D’emblée, le dialogue interculturel est lié explicitement aux missions initiales centrales du Conseil de I'Europe.
Ce qui veut dire que le Livre blanc n’insiste pas seulement sur le role que lui attribue le Conseil de I'Europe, mais
situe également ce dernier comme un acteur essentiel du dialogue interculturel. A la section 1.1 (le Conseil de
I'Europe et le dialogue interculturel), on trouve :

La promotion du dialogue interculturel contribue a la mission essentielle du Conseil de ’'Europe, qui est de pré-
server et de promouvoir les droits de ’'homme, la démocratie et I'Etat de droit. (Conseil de I’Europe 2008 : 7)

La trés grande importance accordée au dialogue interculturel dans la vie de la société part de 1’échec des autres
modeles traditionnels devant la diversité culturelle croissante de I’Europe. Le Livre blanc aborde notamment ainsi
le modele du communautarisme® :

Lors de la consultation, une idée est souvent revenue : les approches traditionnelles de la gestion de la diversité
culturelle ne sont plus adaptées aux sociétés qui connaissent un niveau de diversité sans précédent et en cons-
tant développement. Les réponses aux questionnaires transmis aux Etats membres montrent en particulier que
I'approche privilégiée jusqu’a peu de I’action publique en ce domaine - résumée sous le terme de « communauta-
risme » - s’est révélée inadéquate. (Conseil de 'Europe 2008 : 9)

C’est pourquoi le Livre blanc considere le dialogue interculturel comme un « élément clé pour I'avenir de
I’Europe » et une nouvelle stratégie pour parvenir a des sociétés inclusives” (Conseil de I’'Europe 2008 : 9). Il

% La coordination du dialogue interculturel au sein du Conseil de 1'Europe a été confiée a la fin de 'année 2005 a Gabriella Battaini-Dragoni,

directrice générale de 1'Education, de la Culture et du Patrimoine, de la Jeunesse et du Sport.

Sur la genese du Livre blanc, voir Conseil de I'Europe 2008 : -7-9.

Le Livre blanc explique ainsi le communautarisme : « Dans ce qui est devenu la partie occidentale de 'Europe divisée de I'apres-guerre,
I'expérience de I'immigration a été associée a une nouvelle conception de I'ordre social connue sous le nom de communautarisme. Ce mo-
deéle préconisait la reconnaissance politique de ce qui était per¢u comme un systéme de valeurs différent (celui des communautés minori-
taires), au méme titre que celui de la majorité “d’accueil”. Bien que s’éloignant ostensiblement du modele de I'assimilation, le communau-
tarisme partageait souvent la méme conception schématique d’une société figée dans une opposition entre majorité et minorité ; il ne s’en
distinguait qu’en défendant la séparation de la minorité plutdt que son assimilation a la majorité. » (Conseil de I’Europe 2008 : 17)

.

Selon le Livre blanc, I'intégration (aussi qualifiée d’intégration sociale et d’inclusion) « désigne un processus a double sens et I'aptitude des
individus a vivre ensemble, dans le plein respect de la dignité individuelle, du bien commun, du pluralisme et de la diversité, de la non-

30



affirme en méme temps que les « principes universels tels que ceux promus par le Conseil de I'Europe » définis-
sent les limites d’une culture de la tolérance, et ainsi celles du dialogue interculturel :

Les traditions culturelles, qu’elles soient « majoritaires » ou « minoritaires », ne peuvent primer sur les principes
et valeurs, tels qu’ils s’expriment dans la Convention européenne des droits de ’homme et dans d’autres instru-
ments du Conseil de I’Europe portant sur les droits civils et politiques, sociaux, économiques et culturels.
(Conseil de I’'Europe 2008 : 10)
Le Livre blanc fait de I’arbitrage entre une attitude respectueuse de la diversité culturelle et le maintien de la
cohésion sociale” 'une des grandes missions de la classe politique. Le dialogue interculturel se voit attribuer
dans ce contexte un role de premier plan. Il est défini comme suit :

Pour les besoins de ce Livre blanc, le dialogue interculturel désigne un processus d’échange de vues ouvert et
respectueux entre des personnes et des groupes de différentes origines et traditions ethniques, culturelles, reli-
gieuses et linguistiques, dans un esprit de compréhension et de respect mutuels. La liberté et la capacité de
s’exprimer, mais aussi la volonté et la faculté d’écouter ce que les autres ont a dire, en sont des éléments indis-
pensables. Le dialogue interculturel contribue a 'intégration politique, sociale, culturelle et économique, ainsi
qu’a la cohésion de sociétés culturellement diverses. Il favorise ’égalité, la dignité humaine et le sentiment
d’objectifs communs. Le dialogue interculturel vise a mieux faire comprendre les diverses pratiques et visions du
monde, a renforcer la coopération et la participation (ou la liberté de faire des choix), a permettre aux personnes
de se développer et de se transformer, et a promouvoir la tolérance et le respect de I'autre. (Conseil de I'Europe
2008 :17)

La quatrieme partie du Livre blanc aborde et examine cinq approches d’action politique visant a promouvoir le
dialogue interculturel. Elle mentionne d’une part la gouvernance démocratique de la diversité culturelle, qui
passe notamment par une culture politique valorisant la diversité, la protection des droits de ’homme et des
libertés fondamentales et I’égalité des chances®”. Viennent ensuite la citoyenneté démocratique* et la partici-
pation, qui implique en particulier la participation active de tous les membres de la société (Conseil de
I’Europe 2008 : 26 ss)”. Le Livre blanc souligne ensuite la nécessité d’apprendre et d’enseigner les compéten-
ces interculturelles (Conseil de I’Europe 2008 : 30), en précisant une autre condition indispensable au dialo-
gue interculturel, a savoir I'existence d’espaces réels et virtuels de dialogue interculturel (Conseil de I'Europe
2008 : 36 ss). Il s’agit aussi bien de développer les espaces existants que d’en créer de nouveaux®.

Enfin, le Livre blanc évoque la nécessité d’étendre le dialogue interculturel aux relations internationales pour lui
donner une dimension internationale (Conseil de 'Europe 2008 : 55 ss). Il souligne une fois encore a ce propos le
role du Conseil de 'Europe, et la « valeur ajoutée » de son action.

Sa « valeur ajoutée », qu’elle met 4 la disposition d’autres institutions internationales, de ses Etats membres, de la
société civile et de toutes les autres parties prenantes, est principalement associée a son expertise en matiere de

violence et de la solidarité, ainsi que leur capacité a participer a la vie sociale, culturelle, économique et politique. Ce terme recouvre tous
les aspects du développement social et toutes les politiques. L’intégration exige de protéger les faibles, mais également de jouir du droit
d’étre différent, de créer et d’innover. Des politiques d'intégration efficaces sont nécessaires afin que les immigrés puissent participer
pleinement a la vie du pays d'accueil. Les immigrants doivent, comme tout un chacun, se conformer aux lois et respecter les valeurs fon-
damentales des sociétés européennes et leur patrimoine culturel. Les stratégies d'intégration doivent nécessairement couvrir tous les do-
maines de la société et inclure les aspects sociaux, politiques et culturels. Elles doivent respecter la dignité des immigrés, leur identité dis-
tincte, et en tenir compte dans I’élaboration des politiques. » (Conseil de I’Europe 2008 : 11)

La cohésion sociale, dans le Livre blanc, « désigne la capacité d’une société a garantir le bien-étre de tous ses membres, en réduisant les
disparités au minimum et en évitant les polarisations. Une société cohésive est une communauté solidaire d’individus libres poursuivant
ces objectifs communs par des moyens démocratiques. » (Conseil de I’Europe 2008 : 10)

.
&

Si I'on veut concilier la regle de la majorité et les droits des minorités, explique le Livre blanc, « les agents du maintien de 1’ordre, les
responsables politiques, les enseignants et d’autres groupes professionnels, ainsi que les leaders de la société civile, doivent étre formés
de sorte a pouvoir remplir leurs fonctions dans des communautés présentant une diversité culturelle. » Et il faut sensibiliser les médias a
la nécessité de la collaboration et du dialogue interculturels. (Conseil de I'Europe 2008 : 26 ss)

-
£

Le Livre blanc définit la citoyenneté comme « un droit et méme une responsabilité de participer, avec les autres, a la vie sociale et écono-
mique, ainsi qu’aux affaires publiques de la communauté ». (Conseil de I’'Europe 2008 : 24)

&

Le Livre blanc souligne dans ce contexte l'importance des langues minoritaires et la nécessité de les apprendre, tout en se référant au role
de la formation scolaire et universitaire comme a celui de 1'apprentissage extrascolaire. (Conseil de I'Europe 2008 : 31 ss)

.
&

Le Livre blanc précise a ce sujet : « La réussite de la gouvernance interculturelle, a tous les niveaux, dépend largement de la multiplication
de tels espaces : espaces physiques, tels que rues, marchés et magasins, maisons, jardins d’enfants, écoles et universités, centres socio-
culturels, clubs de jeunesse, églises, synagogues et mosquées, salles de réunions dans les entreprises et lieux de travail, musées, biblio-
theques et autres équipements de loisirs, ou espaces virtuels comme les médias. » (Conseil de I'Europe 2008 : 35)

31



normes et de mécanismes de suivi dans les domaines des droits de ’homme, de la démocratie et de la primauté
du droit. Le Conseil de I'Europe peut également apporter son expertise pour relever les défis posés par la diversi-
té culturelle dans le domaine social, éducatif, sanitaire et culturel. (Conseil de I'Europe 2008 : 39)

Bilan intermédiaire

On constate aussi, a propos de son appropriation et de sa conceptualisation au sein des structures du Conseil de
I’Europe, que le dialogue interculturel a pris pied depuis le milieu des années 90 dans de tres nombreux domai-
nes politique, ou il est depuis considéré comme un instrument politique polyvalent. Comme a I'UE, il suscite des
attentes nombreuses et ambitieuses, qui se fondent certainement sur le fait qu’il est vu comme une réponse
nouvelle et nécessaire aux nouveaux défis d’'un monde en rapide mutation, en particulier sous I'effet de la pro-
gression de la diversité culturelle et des rencontres multiculturelles. La lecture des documents cités a titre
d’exemple montre clairement que le Conseil de ’'Europe replace constamment ses efforts de dialogue intercultu-
rel dans le contexte de sa mission et de ses compétences de base (promotion de la démocratie, des droits de
I’'homme et de la prééminence du droit), et fait reposer son argumentation sur ces valeurs”. Le dialogue inter-
culturel recoit donc pour fonction de propager les valeurs fondamentales qui le fondent lui-méme.

Le fait que la formule ait au fil des ans pris pied a de nombreux niveaux politiques du Conseil de I’'Europe peut
tout a fait étre interprété comme un signe d’adhésion des pays membres a I'idée du dialogue interculturel. En
signant les documents correspondants, les ministres concernés ont montré que les membres étaient convaincus
de la nécessité du dialogue interculturel, ce qu’ils en attendaient, et qu’ils étaient disposés a renforcer leur action
dans ce domaine. Ce qui veut dire que le dialogue interculturel doit étre compris comme un projet non pas sim-
plement du Conseil de I’Europe, mais de tous ses membres - méme s’il ne sera possible de juger de cet engage-
ment politique qu’a I'aune des pratiques de chaque Etat.

3.2.3 Appropriation et institutionnalisation du concept a I'Unesco

Agence spécialisée des Nations Unies juridiquement indépendante, I’'Organisation des Nations Unies pour I'édu-
cation, la science et la culture” (Unesco) a repris la notion du dialogue interculturel dans ses structures, et I'a
développée dans plusieurs documents”. Le dialogue interculturel y est constamment placé dans un contexte
mondial, et non plus dans une perspective régionale, comme souvent a I’'UE ou au Conseil de I'Europe, ot il est
surtout associé a une certaine volonté de construction d’une identité régionale.

On trouve ainsi dans le document de travail publié en 2002 Le dialogue au service de la communication interculturelle et inter-religieuse que
le dialogue présuppose tout d’abord que I’on reconnaisse que tous les étres humains sont égaux en dignité et que les droits de 'homme
doivent étre respectés tels qu’ils sont définis dans la Déclaration universelle et, en ce qui concerne I’Europe au sens large, la Convention
européenne. La paix s’accompagnant nécessairement des droits de 'homme, le dialogue authentique appelle impérativement lui aussi les
droits de ’'homme, dont la meilleure protection est le respect de la démocratie et de I’Etat de droit. La promotion de ces valeurs fondamen-
tales en vertu de la responsabilité collective constitue la premiére mission du Conseil de 'Europe dans une Europe de bientot 45 membres
et 800 millions d’habitants. (Traduit de I"anglais) (http://www.coe.int/T/E/Com/Files/Events/2002-10-Intercultural-
Dialogue/colloquy_experts_conclusions.asp [12.01.2010])

&

L’Unesco a vocation a promouvoir I’éducation, la science et la culture, ainsi que la communication et I'information. Elle rassemble actuel-
lement 193 pays.

* Voir notamment a ce sujet UNESCO 2001, 2003, 2004, etc.

32



Garantir la paix et la sécurité dans la diversité culturelle

Parmi les principaux contextes dans lesquels
I'Unesco prone le dialogue interculturel
comme instrument politique figure sans
aucun doute la sauvegarde de la paix et de la
sécurité dans la diversité culturelle. Cela
apparait nettement par exemple dans la
Déclaration universelle sur la diversité cultu-
relle de novembre 2001 - adoptée par la
Conférence générale de 'Unesco™ quelques
semaines a peine avant les attentats du
11 septembre”. Dans I'introduction, les Etats
signataires réaffirment I’acception trés large
qu’ils donnent a la culture”, et soulignent en
L’Unesco défend elle aussi I'idée du dialogue interculturel, en se fondant sur la méme temps son importance politique pour
conception d’un processus global de compréhension mutuelle. ce qui est des questions d’identité et de
cohésion sociale. Ils affirment en outre que le
respect de la diversité des cultures, la tolérance, le dialogue et la coopération sont un des meilleurs gages de la
paix et de la sécurité internationales. Le processus de mondialisation, considerent-ils, bien que constituant un
défi pour la diversité culturelle, crée les conditions d’un dialogue renouvelé entre les cultures et les civilisations.
L’aspect fondamental de la déclaration est certainement le contenu presque exclusivement positif qu’attribue
I'Unesco a la diversité culturelle, comme en témoigne son slogan : « la richesse culturelle du monde, c¢’est sa
diversité en dialogue ». Des I’article 1 de la Déclaration universelle, la diversité culturelle est considérée comme
une nécessité « naturelle », dans le droit fil de cette conception :

Source d’échanges, d’innovation et de créativité, la diversité culturelle est, pour le genre humain, aussi néces-
saire qu’est la biodiversité dans I’ordre du vivant. (Déclaration universelle sur la diversité culturelle)

La résolution de I’Assemblée générale des Nations Unies « Programme mondial pour le dialogue entre les civili-
sations » (A/RES/56/6) érige aussi le dialogue interculturel en instrument au service de la paix et de la sécurité.
Elle replace le « dialogue entre les civilisations » (« entre les cultures », dit la version allemande™) dans le
contexte des buts et des principes des Nations Unies™, exprimant alors la détermination de I’Assemblée générale
a faciliter et a encourager le dialogue entre les civilisations (entre les cultures), ainsi défini a I'article 1 :

Le dialogue entre les civilisations est un processus engagé entre les civilisations et en leur sein, fondé sur 'ou-
verture, et il correspond a un désir commun d’apprendre, de découvrir et d’étudier des hypotheses, de mettre en
évidence des interprétations communes et des valeurs fondamentales et de faire se rencontrer des perspectives
diverses. (Programme mondial pour le dialogue entre les civilisations)

Les objectifs qui lui sont assignés sont les suivants :

La conférence générale de 1'Unesco est I'organe supérieur de décision et de surveillance de I'organisation. Elle se réunit tous les deux ans
depuis 1954 en session ordinaire. Elle définit en particulier les buts et les grandes lignes d’action de 1’'Unesco, approuve les programmes
du conseil exécutif et convoque des conférences internationales.

Dans une allocution d’introduction, Koichiro Matsuura, ancien directeur général de 1’'Unesco, décrit ainsi les effets des attentats : ‘C’était
juste apres les événements du 11 septembre 2001, et la Conférence générale de 1'Unesco réunie pour sa 31° session a été la premiére ren-
contre ministérielle qui les a suivis. Elle a donné aux Etats I’occasion de réaffirmer leur conviction que le dialogue interculturel est le meil-
leur garant de la paix, et de rejeter d’emblée la théorie du choc inévitable des cultures et des civilisations.’

‘La culture doit étre considérée comme 1'ensemble des traits distinctifs spirituels et matériels, intellectuels et affectifs qui caractérisent
une société ou un groupe social et [...] elle englobe, outre les arts et les lettres, les modes de vie, les fagons de vivre ensemble, les systemes
de valeurs, les traditions et les croyances.” (Déclaration universelle sur la diversité culturelle)

Les versions frangaise et anglaise de la résolution parlent partout de dialogue entre les civilisations (dialogue among civilizations), mais la
version allemande de dialogue entre les cultures (Dialog zwischen den Kulturen), ce qui ne I'empéche pas de distinguer culture et civilisa-
tion.

z

Les buts des Nations Unies sont : de développer entre les nations des relations amicales fondées sur le respect du principe de 1'égalité des
droits des peuples et de leur droit a disposer d'eux-mémes, de maintenir la paix et la sécurité internationale, de réaliser la coopération in-
ternationale, de développer le respect des droits de I'hnomme et des libertés fondamentales.

33



= Promouvoir I'ouverture, I'équité, 1'égalité, la justice et la tolérance dans les rapports entre les étres humains ;

=  Renforcer la compréhension et le respect mutuels par 'interaction entre les civilisations ;

= g’enrichir mutuellement et faire progresser les connaissances et I'appréciation de la richesse et du capital de
sagesse de toutes les civilisations ;

= chercher des terrains d’entente entre les civilisations afin de relever les défis qui menacent les valeurs
communes, les droits de 'hnomme et les acquis de ’humanité dans divers domaines ;

= promouvoir et protéger les libertés et les droits fondamentaux et renforcer la notion de droits de 'homme ;

= promouvoir une meilleure compréhension des regles morales et des valeurs universelles ;

= promouvoir le respect du pluralisme et du patrimoine culturel.

(Programme mondial pour le dialogue entre les civilisations)

La Convention sur la protection et la promotion de la diversité des expressions culturelles adoptée au mois
d’octobre 2005 par la Conférence générale de I'Unesco affirme aussi que le dialogue interculturel est « indispensa-
ble a la paix et a la sécurité », et la diversité culturelle une caractéristique inhérente a 'humanité et un patrimoine
commun ; tout Etat a le droit de prendre des mesures d’ordre réglementaire et financier pour protéger la diversité
des expressions culturelles sur son territoire. Le document considere aussi 'existence de la diversité culturelle
comme un trés grand avantage, « un ressort fondamental du développement durable des communautés, des peuples
et des nations » (Convention sur la protection et la promotion de la diversité des expressions culturelles), en souli-
gnant son importance pour la pleine réalisation des droits de 'nomme et des libertés fondamentales. Il souligne
donc la nécessité de prendre des mesures pour la protéger, surtout lorsqu’elle est menacée :

Reconnaissant la nécessité de prendre des mesures pour protéger la diversité des expressions culturelles, y com-
pris de leurs contenus, en particulier dans des situations ol les expressions culturelles peuvent étre menacées
d’extinction ou de graves altérations, [...]. (Convention sur la protection et la promotion de la diversité des ex-
pressions culturelles)

Bilan intermédiaire

Si I'on reprend la réflexion de I’'Unesco sur le dialogue interculturel, on constate que ses documents et ses expli-
cations s’efforcent constamment de souligner les aspects positifs de la diversité culturelle du monde, au-dela de

ses conséquences négatives possibles. Comme a I’'UE et au Conseil de I’'Europe, le dialogue interculturel s’y voit

attribuer un statut central dans la sauvegarde de la diversité culturelle. Il doit en particulier favoriser la compré-
hension et la confiance mutuelles au niveau local, national, régional et international, I'intégration et I’émergence
de points communs.

3.3 Comparaison des approches et examen critique de la notion de dialogue inter-
culturel

La comparaison entre les approches conceptuelles de I'UE, du Conseil de I'Europe et de I’'Unesco, révele d’emblée
des points communs fondamentaux. Tout d’abord, la notion de dialogue interculturel est abordée et diffusée dans
un contexte d’événements et de défis politiques, sociaux et économiques issus de 1’actualité (mondialisation,
intégration, cohésion sociale, paix, etc.). La « découverte » du dialogue interculturel et son institutionnalisation
dans des documents seraient donc une réaction de ces trois organisations a des transformations souvent profon-
des et rapides du monde (ou ainsi pergues), mais aussi un aveu d’échec des approches traditionnelles antérieu-
res. En ce sens, le discours sur le dialogue interculturel reflete une situation réelle, comme I’entend Senghaas, et
le dialogue interculturel lui-méme devient une nouvelle réponse conceptuelle a I’état d'un monde globalisé, ol
les interactions et les dépendances sont de plus en plus interculturelles.

Le dialogue interculturel se voit attribuer surtout une fonction d’information et de médiation. Toutes les défini-
tions montrent qu’il ne s’agit pas de convaincre qui que ce soit, mais simplement d’informer les autres de sa
propre altruité et de s’informer de celle des autres puis, sur cette base, de dégager des points communs - par
exemple en mettant en lumiere un patrimoine partagé ou des difficultés a surmonter ensemble. Le dialogue

34



interculturel étant constamment présenté comme se déroulant entre pairs, a valeurs et droits égaux, il peut étre
interprété comme une nouvelle approche des relations internationales, pour autant que régne la franchise.

Mais tout cela ne doit pas cacher le fait que les trois organisations examinées présupposent I’existence et
I'immuabilité de valeurs et de principes universels indépendants des cultures. On rappelle toujours dans ce
contexte 'universalité des droits de ’homme et des libertés fondamentales, auxquels le Conseil de I'Europe et
I'UE ajoutent explicitement la démocratie et I’Etat de droit (ou prééminence du droit). Le dialogue interculturel
ne saurait donc étre vu comme ’acceptation de la relativisation culturelle des valeurs universelles, bien au
contraire : il doit se fonder sur elles et contribuer a les diffuser.

On constate en outre que le dialogue interculturel (en particulier dans la réflexion sur sa conception et sa prati-
que) apparait dans chaque organisation avec des variations structurelles. Son institutionnalisation, ¢’est-a-dire sa
concrétisation dans des structures et des organismes a l'intérieur et 'extérieur de ces organisations, réunit les
conditions requises a la fois pour imposer la notion et promouvoir son statut a I'intérieur et 'extérieur. Son suc-
ces soudain s’explique d’ailleurs sans doute en partie ainsi.

Eu égard aux connotations tres positives de la notion de dialogue interculturel, a I'importance et a la briilante
actualité des défis politiques qui ont conduit a sa propagation, et a la noblesse des objectifs politiques auxquels il
est associé, il pourrait paraitre inconvenant de le mettre en question. Mais d’un point de vue scientifique, on ne
saurait faire I’économie de quelques questions et observations critiques.

D’une part, la diversité thématique dans laquelle s’inscrit le débat sur le dialogue interculturel a des niveaux
politiques trés nombreux” et la multiplicité des objectifs que ses protagonistes lui fixent conduisent a s’interro

ger sur le potentiel politique réel de la notion et de
I'instrument. Que peut vraiment obtenir le dialogue inter-
culturel ? Quelles possibilités a-t-on d’exploiter ce potentiel ?
Quels risques court-on si I'on en attend trop ? Au fil du
temps, les espoirs fondés sur lui se sont tellement amplifiés
et multipliés qu’il est devenu, du moins aux dires de ses
partisans, une sorte de baguette magique aux pouvoirs
illimités : il permettrait de faire naitre une identité euro-
péenne commune ; de préserver la diversité culturelle dans
les sociétés, entre les pays et dans le monde entier ; de
lutter contre I'extrémisme, de fagonner I'intégration, de
garantir la cohésion sociale ; et de faire de la Méditerranée
un espace commun, alors qu’elle avait été trés longtemps
une frontiére. Son pouvoir d’attraction résiderait peut-étre
dans la possibilité de I’étirer a souhait dans tous les sens. Il
semblerait alors judicieux de revenir a son sujet a des atten-
tes plus réalistes.

D’autre part, et comme on I'a déja vu, la notion s’appuie sur
I'existence fictive de cultures homogenes clairement délimi-

Expressions architecturales de la diversité religieuse et

culturelle de I'Europe. tables (en tout cas les unes d’avec les autres), ce qui n’est
Mahmud-Moschee, Zurich pas soutenable a mesure que ’on se rapproche de la micro-
© Centre de recherche sur les religions, Lucerne perspective et que I'on envisage les répercussions de la

mondialisation. Il n’existe pas plus de culture spécifique-
ment suisse, surtout avec I'hétérogénéité sociale croissante du pays, que de culture européenne ou de culture
occidentale. Méme si 'on se fonde sur le critere religieux (culture chrétienne, culture islamique, etc.), la délimi-
tation des cultures semble buter sur la diversité et I’'hétérogénéité effectives des groupes sociaux que tente de
recouvrir la notion. A quelle culture appartient un musulman vivant et socialisé en Europe, a laquelle un Copte
d’Egypte ? A part quelques professions de foi générale, qu’y a-t-il de commun entre un universitaire musulman

* Intégration européenne, édification d'un espace méditerranéen commun, préservation de la diversité culturelle existante, maintien ou
instauration de la cohésion sociale, intégration, lutte contre le terrorisme, etc.

35



urbain vivant a Berne et un agriculteur musulman du Yémen ? Comme le montre bien Elberfeld, les cultures ne
sont pas une juxtaposition d’entités hypostasiées, bien au contraire :

De nombreuses voix ont critiqué ces idées en montrant que les cultures ne sont pas des entités fermées, mais dé-
signent plutdt des liens sociaux en constant changement, surtout a la faveur des rencontres avec des modeles
culturels différents et étrangers. (Elberfeld 2008 : 40s.)

Il faut aussi s’interroger sur la représentation des cultures, et se demander si elles peuvent vraiment avoir des

« représentants représentatifs ». Qui peut, et sur quels criteres, se prévaloir de représenter une culture ? Et qui
(ou que) représentera cette personne ? Des questions qui prennent une acuité particuliere des lors que I’on veut
mettre en pratique le dialogue interculturel et sélectionner ses interlocuteurs.

11 faut enfin observer que le modele du dialogue interculturel, et en particulier le centrage intense sur lui, ne sont
pas toujours sans conséquences. Car en soulignant (excessivement) comme on le fait souvent le role de la
culture, des écarts culturels, de la perception culturelle des choses et des potentiels culturels, on marginalise ou
on nie méme souvent des structures et des phénomenes plus opérants (disparités économiques, inégalité d’acces
aux ressources de la société, écarts d’éducation, etc.). Soudain, tout devient culturel, tout se justifie culturelle-
ment. La notion de culture, si on exagere son importance, peut dissimuler plus de choses qu’elle n’en éclaire, un
peu comme des ceilleres. Et I'on arrive ainsi a un parallélisme entre le dialogue interculturel et le modele auquel
il est censé s’opposer : le choc des civilisations, mais dans un monde polarisé selon des lignes culturelles, ou rien
n’est plus politique, économique ou idéologique, mais tout est culturel.

36



4 De I'idée au projet : la pratique du dialogue interculturel et son évaluation

4.1 Projets de dialogues interculturels de I'Union européenne, du Conseil de I'Europe
et de I'Unesco

Nous allons maintenant présenter divers projets réalisés par ces organisations sous I'étiquette du dialogue inter-
culturel pour montrer comment I'UE, le Conseil de I’'Europe et I’'Unesco I'encouragent et le mettent en ceuvre
(parfois ensemble) dans les groupes qu’ils visent. Les projets retenus ne sont donnés qu’a titre d’exemple, parmi
un grand nombre d’autres™.

411 Année européenne du dialogue interculturel (2008)

Le projet

L’'Année européenne du dialogue interculturel (2008)” a été décidée par la Commission européenne, qui lui a
attribué une enveloppe de 10 millions d’euros. Il s’agit surtout d’une campagne visant a faire connaitre le dialo-
gue interculturel, a y convertir de trés nombreux acteurs de multiples domaines, a sensibiliser les sociétés euro-
péennes a la question, et ainsi a implanter I'idée de I’échange interculturel dans la population, au-dela des insti-
tutions. Les diverses actions lancées par la Commission européenne insistaient en particulier sur les aspects
jugés positifs de la diversité culturelle de I’Europe.

Un grand nombre de projets™ ont été réalisés dans ce but avec plus d’'un millier d’organismes partenaires, selon
les indications de la Commission européenne (Commission européenne, DGEC 2009 : 3) : festivals, concours,
séminaires universitaires, concerts et conférences, voire manifestations sportives. Pour faire connaitre au public
I’année européenne du dialogue interculturel et attirer sur elle 'attention des médias, la Commission avait
nommeé des « ambassadeurs de I’Année européenne du dialogue interculturel »”, lancé simultanément une
grande campagne de presse et organisé une conférence inaugurale. Une réflexion sur 'idée a été menée au cours
de I'année au fil de sept débats dits « de Bruxelles », auxquels ont pris part des journalistes, des personnalités
politiques et des représentants de la société civile”. De plus, la Commission européenne a organisé un concours
photographique intitulé « Cultures dans ma rue », et un festival européen du dialogue interculturel assorti de
concerts, d’ateliers, de projets cinématographiques et de débats. Sur pres de trois cents projets soumis dans
toute I’Europe a la demande de la Commission, cette derniére a retenu sept projets emblématiques, qu’elle a
subventionnés a hauteur de 2,4 millions d’euros. Ces projets visaient notamment les adolescents et les jeunes
adultes, qu’ils cherchaient a atteindre par exemple par des festivals, des rencontres dans les écoles et de la mu-
sique a télécharger sur Internet”. Une campagne a été menée a la radio avec le projet Tatapume, auquel se sont
associées des stations de sept pays d’Europe”.

On a cherché a reproduire un spectre aussi large que possible de projets (de sensibilisation, de pratiques politiques concretes, de recher-
che scientifique).

Pour une description détaillée des différents projets réalisés dans le cadre de 1I'Année européenne du dialogue interculturel, voir Commis-
sion européenne, DGEC 2009.

La Commission européenne a parlé de plusieurs centaines d'initiatives (Commission européenne - DGEC 2009 : 3).

Des personnalités du monde de la peinture, de la littérature, du cinéma et de la musique.

Conversations d'intégration : I'impact des migrations sur le dialogue interculturel (05.03.2008) ; Négocier les différences : une responsabi-
lité partagée entre les artistes et les institutions culturelles (02.04.2008) ; De nouveaux horizons : la citoyenneté active pour jeter des
ponts entre les religions (04.05.2008) ; Culture « couscous » : le dialogue interculturel sur le lieu de travail se résume-t-il a cela ?
(04.06.2008) ; Le multilinguisme - un pont pour le dialogue interculturel ou un obstacle ? (10.09.2008) ; L'éducation, préte pour le défi
interculturel ? (01.10.2008) ; La parole contre I'intolérance : le role des médias (05.11.2008).

o

C'est par exemple ce qui s'est passé avec le projet Diversidad, qui a notamment rassemblé des musiciens hip-hop frangais, belges, norvé-
giens, allemands, portugais, espagnols et suédois pour produire un single. D'autres musiciens ont adapté le single, publié sur une plate-
forme communautaire Internet, et en ont a leur tour publié leurs propres versions sur I'Internet. Un festival a été organisé a Vienne dans
le cadre du méme projet ; de la musique hip-hop et des graffiti ont été utilisés pour promouvoir I'idée du dialogue interculturel par le canal
de la culture urbaine des adolescents.

http;//tatapume.org/ (20.10.2009)

5

37



Bilan du projet
La Commission européenne a elle-méme tiré un bilan trés positif de ’Année européenne du dialogue interculturel :

Cette Année européenne a été une réussite en termes de sensibilisation aux avantages de la diversité culturelle
qui caractérise ’Europe, et a permis de lancer la réflexion et le débat sur des themes tels que les minorités et la
migration, le role des médias, I’éducation et la science, ainsi que la contribution des différentes religions et
croyances au dialogue interculturel. (Commission européenne - Direction générale de ’éducation et de la
culture 2009 : 1)

Aux yeux de la Commission, le succés ne se mesurait pas tant au nombre de projets réalisés qu’a leur impact sur
le public, c’est-a-dire a 'effet de sensibilisation au theme de I’année au sein du public et par lui. Elle avait consi-
déré comme indicateurs les plus de 11 000 articles publiés dans la presse écrite, et les plus de 710 000 visites
enregistrées sur le site Internet de ’Année (Commission européenne - Direction générale de I’éducation et de la
culture 2009 : 1). Une évaluation extérieure conclut aussi a un résultat tout a fait positif. Le rapport constate, a
propos du théme de 'année, que ses objectifs” coincident bien avec les problemes dégagés et les buts politiques
de I'UE (ECOTEC 2009a : 25). L’efficience” de ’année et son financement pratique, ainsi que la répartition des
ressources disponibles sont également jugés bons (47). En ce qui concerne son efficacité”, le rapport note une
fois encore des différences marquées entre les 27 pays associés, avec une légere tendance a privilégier les ac-
tions de sensibilisation a I'importance du dialogue interculturel (102). Outre I'identification et la diffusion des
bonnes pratiques, le rapport juge que l'attention a été particulierement bien focalisée sur tous les aspects du
dialogue interculturel. Elle arrive par ailleurs a I'avis que I’action a su se concentrer sur la jeunesse et mobiliser
des personnalités et organisations représentatives (méme si I’art et la culture ont dominé).

L’étude releve toutefois que les groupes défavorisés n’ont été que peu associés a I’Année, dont I’effet parmi eux
doit nécessairement avoir été faible (96). En bref, un groupe cible particulierement important sur le plan politi-
que semble ne pas avoir été touché par I’Année européenne du dialogue interculturel. Les effets rémanents sont
jugés modestes. On peut donc faire I’hypothese que I’année a surtout eu un impact sur la sensibilisation générale
au dialogue interculturel, mais on peut douter de la pérennité de cet effet (104).

412 Cités interculturelles (depuis 2008)

Le projet

Le projet « Cités interculturelles » est une action conjointe du Conseil de 'Europe et de la Commission euro-
péenne lancée en 2008, a valeur de programme de renforcement des capacités et de développement politique sur
le terrain (capacity-building and policy development field programme, www.osce.org/documents/odihr/
2009/10/40083_en.pdf [26.10.2009]). 1l se fonde sur I'idée que les villes sont d’authentique espaces de ren-
contres interculturelles effectives : des centres multiculturels fonctionnant comme des laboratoires de la cohabi-
tation interculturelle (Commission européenne, Direction générale de I’éducation et de la culture 2009 : 44). Le
projet” a donc pour but d’encourager et de soutenir chez les cités participantes” les efforts de diversité culturelle
et d’intégration interculturelle. Il s’agit d’identifier les bonnes pratiques pour réunir de I’expérience a échanger,
notamment par des conférences, et a transférer ailleurs sous forme d’information et de guides d’action. Si I'année

6

Les auteurs de 1'étude récapitulent ainsi les objectifs de 1'année : montrer la nature, le fonctionnement et les buts du dialogue intercultu-
rel ; lancer un processus soutenu d'activités liées au dialogue interculturel ; promouvoir un dialogue plus profond et mieux structuré avec
la société civile ; contribuer a fournir aux citoyens des compétences interculturelles ; influencer les idées et les attitudes d'un grand nom-
bre de gens ; avoir un impact sur les décideurs politiques. (ECOTEC 2009 : 2)

L'efficience de 'année a particulierement été examinée sur les aspects économiques du projet selon les axes suivants : avec quelle rentabi-
lité économique les intrants de I'année ont-ils été convertis en extrants ? La préparation et la gestion de la réalisation de 'année ont-elles
été efficientes ? Dans quelle mesure le budget du programme et les ressources humaines consacrées a sa préparation et a sa réalisation
étaient-ils proportionnés avec les produits et les résultats ? (ECOTEC 2009a : 32)

> Sur la question des indicateurs employés pour évaluer I'efficience de I'année, voir ECOTEC 2009a : 50s.

Sur le modele des cités interculturelles, voir notamment : Commission européenne/Conseil de I’Europe 2008 ; Conseil de I'Europe 2008a
(http://www.coe.int/t/dg4/cultureheritage/culture/Cities/concept_{r.pdf) ; Conseil de I'Europe 2008b
(http://www.coe.int/t/dg4/cultureheritage/culture/Cities/paperviarregio_fr.pdf).

Onze villes sur 45 ont été retenues pour participer a la premiere phase du projet (janvier 2008 a décembre 2010) : Berlin-Neukdlln (Alle-
magne), [zhevsk (Russie), Lyon (France), Lublin (Pologne), Melitopol (Ukraine), Neuchatel (Suisse), Oslo (Norvege), Patras (Grece), Reggio
Emilia (Italie), Subotica (Serbie) et Tilburg (Pays-Bas).

38



européenne du dialogue interculturel avait surtout communiqué et sensibilisé sur le sujet, le projet aborde les
pratiques politiques concretes a mettre en ceuvre dans les sociétés multiculturelles, et s’adresse en méme temps
a tous les acteurs appelés a fagonner concretement les espaces de rencontres interculturelles.

Bilan intermédiaire du projet

Le bilan intermédiaire que dresse le rapport d’évaluation extérieure soumis au mois d’octobre 2009 a la de-
mande du Conseil de I'Europe” (Khovanova-Rubicondo 2009) est tres élogieux sur le déroulement du projet jus-
que-la :

Le programme des Cités interculturelles est bien géré, sa phase pilote a bien réussi et a atteint ses objectifs géné-
raux : stimuler un débat et une reformulation des politiques fondés sur I'inclusion dans les villes pilote, sur la
base de I'approche interculturelle de la migration, de I'intégration et de la cohésion sociale ; guider et encourager
les villes pilotes dans la conception de stratégies interculturelles completes ; et concevoir des modéles de straté-
gies interculturelles et des méthodes d’évaluation de la mise en ceuvre des politiques interculturelles a I'usage
d’autres villes d’Europe (et peut-étre au-dela), en accroissant ainsi la visibilité et I'impact durable de I’Année eu-
ropéenne du dialogue interculturel (2008) et des principes, standards et programmes du Conseil de ’Europe et
de la Commission européenne en la matiére. (Khovanova-Rubicondo 2009 : 3)

Parmi les produits du projet, le rapport mentionne particulierement les Dix étapes vers une politique municipale
interculturelle” préparées dans le cadre de la coopération entre les villes, et I'Index des cités interculturelles (Kho-
vanova-Rubicondo 2009 : 3). Il souligne aussi qu’il s’agit bien d’un projet modeéle : il fait ressortir la nécessité
croissante de repenser l'interculturalité (en la voyant comme un avantage plutdt qu'un probleme) et de continuer
a développer une politique de I'interculturalité a 1’échelle européenne. D’autre part, le programme a débouché
sur des révisions de stratégies politiques, des modifications structurelles et 'ajustement de principes politiques
dans les villes associées (Khovanova-Rubicondo 2009 : 3).

“ httpy//www.coe.int/t/dg4/cultureheritage/culture/Cities/EvaluationInterculturalCities_en.pdf (27.10.2009).
“ httpy//www.coe.int/t/dg4/cultureheritage/culture/Cities/grid_fr.pdf (27.10.2009).

39



413 Dialogue interculturel et prévention des conflits (2002-2006)

Le projet

Le projet « dialogue interculturel et prévention des conflits » du Conseil de I’'Europe doit étre compris comme une
initiative répondant a divers conflits d’origine culturelle ou au moins pergus comme tels. Le but était d’une part
d’analyser les sources et les mécanismes a I’origine des conflits entre communautés culturelles et religieuses, de
définir des actions culturelles a vocation préventive, et de mettre en ceuvre des actions de réconciliation a mener
dans la phase post-conflit. Le projet faisait donc une large place a la recherche sur les conflits, a I'analyse des
bonnes pratiques et (dans une moindre mesure) a 'encouragement d’actions culturelles de terrain.

Parmi les initiatives emblé-
matiques du projet général
figurait le projet « Villes
partagées » réalisé entre
2002 et 2004. 11 s’agissait de
dégager des bonnes prati-
ques de I'expérience de villes
que se « partagent » plu-
sieurs communautés (cultu-
relles). Les villes retenues
ont été Belfast (Irlande du
Nord), Nicosie (Chypre),
Narva (Estonie), Oujgorod
(Ukraine) et Mitrovitsa (Ko-

Dans le but d’analyser les conflits interculturels et interreligieux, le Conseil de I’Europe a mené de

2004 a 2006 le projet «Villes partagéesy, dans le cadre duquel des villes telles que Belfast et Nicosie v
ont échangé leurs expériences en matiére de rapprochement entre communautés. sovo) ; les effets des activités
culturelles sur I'instauration

ou la reprise du dialogue entre les communautés y ont été étudiés, des recommandations ont été préparées a
I'intention des responsables politiques et des acteurs de la société civile, et un recueil de bonnes pratiques exem-
plaires a été publié. Le projet « enclaves ou berceaux de paix » a été une autre action trés importante au sein du
projet « dialogue interculturel et prévention des conflits » ; il visait a rechercher les causes de I'existence
d’enclaves de paix, et a tirer de ces travaux des recommandations de pratiques politiques de prévention et de
réglement des conflits”. L’étude comparative a porté sur des zones de I’ancienne Yougoslavie ou, en dépit d’'un
climat général de conflit et de violence, régnait une certaine paix et une stabilité relative entre les divers groupes
« ethniques » et « nationaux », et sur des zones tres affectées dans les années 90 par des conflits et des violences
« ethniques »".

414 Chaires Unesco sur le dialogue interreligieux et interculturel pour la compréhension mutuelle

Le projet

Le programme de chaires UNITWIN/Unesco, un réseau de quelque 650 chaires Unesco, est en place depuis
1992. Ces chaires, qui portent le label de I'Unesco mais ne sont pas financées par elle, ont une vocation d’ensei-
gnement et de recherche sur les sujets qui intéressent I’Organisation ; elles doivent aussi tisser des liens entre
les universités du tiers-monde et les insérer dans la communauté scientifique internationale. Ces dernieres an-
nées, de nombreuses chaires ont été créées sur les questions de dialogue interreligieux et interculturel, pour
promouvoir encore le dialogue interculturel et la recherche scientifique a son sujet. Le site Internet de I'Unesco™
mentionne actuellement 30 chaires et réseaux dans 18 pays.

L’examen de la liste des chaires Unesco consacrées au dialogue interreligieux et interculturel révele une aug-
mentation en 1999, mais aussi leur large distribution géographique. Si I'enseignement et la recherche ainsi

" Cf. notamment Wilson 2003 et 2004.
"' Les enclaves de paix retenues ont été Pula (Croatie), Tuzla (Bosnie-et-Herzégovine) et Kosovska Kamenica (Kosovo) ; les exemples de
régions affectées par des conflits et des violences ethniques ont été Osijek (Croatie), Sarajevo (Bosnie-et-Herzégovine) et Kosovska Mitro-
vica (Kosovo).

"2 http;//www.unesco.org/fr/unitwin/access-by-domain/culture/intercultural-interreligious-dialogue/

40



fournis sont authentiquement alignés sur les objectifs que leur assigne 'Unesco, on peut les considérer comme
un instrument durable de réflexion scientifique sur le dialogue interculturel et de diffusion de ce modele. Les
activités de recherche et les listes de publications figurant sur le site Internet permettent de faire au moins
I'hypothese que tel est bien le cas”.

4.2 Bon ou mauvais dialogue ? Propositions de criteres d'évaluation des projets de
dialogue interculturel

Comment apprécier les projets de dialogue interculturel ? Et tout d’abord, que sont-ils ? Comment faire la distinc-
tion entre les projets a encourager et ceux qui méritent moins d’étre soutenus, surtout en des temps de compres-
sion des budgets publics ? Sur quels criteres distinguer les bonnes pratiques de dialogue interculturel des mau-
vaises ? A en croire I'étude ERICarts déja évoquée, la question de 'évaluation des projets de dialogue intercultu-
rel n’est toujours pas réglée actuellement (ERICarts 2008c¢ : 12). Nous allons donc décrire brievement et analyser
les criteres sur lesquels pourrait se fonder I’évaluation des projets de dialogue interculturel.

Pour cela, il faut indubitablement commencer par définir clairement le dialogue interculturel. Car pour procéder
a une évaluation objective, il faut savoir aussi clairement que possible ce que 1’'on entend par dialogue intercultu-
rel, ce que sont ses objectifs, et surtout quels groupes spécifiques il doit toucher. Aux yeux de I'auteur de la
présente étude, le Livre blanc sur le dialogue interculturel est un document fondateur dans ce contexte, car il est
connu et reconnu dans le monde, et la définition sur laquelle il s’appuie fixe les critéres essentiels auxquels doit
répondre le dialogue interculturel. Selon le Livre blanc (Conseil de 'Europe 2008 : 17), le dialogue interculturel
doit :
= étre un processus ;
= donner lieu a un échange ouvert et respectueux d’opinions ;
= accueillir des individus et des groupes d’origines et de traditions ethniques, culturelles, religieuses et
linguistiques différentes ;
= ménager a chacun la possibilité de s’exprimer et faire une place a la volonté et a la faculté d’écouter ce que
les autres ont a dire ;
= poursuivre certains buts, notamment :
= contribuer a I'intégration politique, sociale, culturelle et économique ;
= contribuer a la cohésion de sociétés culturellement diverses ;
= favoriser 1’égalité et la dignité humaine ;
. favoriser la définition et la réalisation d’objectifs communs ;
= favoriser la compréhension mutuelle, la tolérance et le respect ;

. renforcer la coopération et la participation.
(cf. Conseil de I'Europe 2008 : 20)

On peut tirer de ces criteres de définition des criteres d’évaluation objective du dialogue interculturel, que nous
examinerons en les regroupant en trois catégories : pertinence, efficacité et pérennité des effets du projet de dialo-
gue interculturel.

La pertinence interculturelle du projet a évaluer possede indéniablement une tres grande importance. Dans ce
contexte, on pourrait se poser les questions suivantes (liste non exhaustive) :

= Sefforce-t-on d’obtenir un échange franc et respectueux de chacun ?

= Le projet vise-t-il a améliorer I'intégration politique, sociale, culturelle ou économique ?

”* Pour analyser précisément I'action des chaires Unesco, il faudrait examiner dans le détail les activités de chacune, ce qui n'a pas été
possible dans le cadre de la présente étude.

41



= Le projet contribue-t-il a la cohésion sociale d’une société multiculturelle ?

=  Le projet favorise-t-il la compréhension, la tolérance et le respect, au moins entre les groupes qui y sont
associés ?

= Le projet définit-il et cherche-t-il a réaliser des objectifs communs (si possible concrets) ?

= Les buts du projet correspondent-ils aux besoins des grands acteurs et groupes d’intéréts sur le terrain du

dialogue interculturel ?

Llefficacité du projet représente aussi un critere décisif. Il s’agit notamment de se demander dans quelle mesure
les activités sont en prise sur les objectifs du projet, mais aussi de s’interroger (dans le droit fil de la théorie des
comportements de Gidden) sur ses conséquences voulues et non voulues. Sur cet aspect de I’efficacité, il faut en
particulier examiner si les groupes cibles ont bien été touchés. Il s’agit des divers individus et groupes ethni-
ques, culturels, religieux ou linguistiques visés par le projet ou qui ont directement participé a sa réalisation. En
ce qui concerne I'importance du groupe des enfants et des adolescents, dans 1'optique de la portée future du
projet, il faudrait examiner s’ils ont été directement atteints par le projet. Pour ce qui est du cloisonnement entre
groupes sociaux™ que le dialogue interculturel est censé aborder, il faudrait veiller particulierement a la perti-
nence authentique des groupes cibles au sein de chaque communauté culturelle : groupes se cloisonnant dans
des mondes paralleles ; groupes entretenant des stéréotypes et des préjugés particulierement forts ; groupes
dont les valeurs et les idées s’opposent peut-étre diamétralement ; etc. Les pratiques actuelles du dialogue ne
semblent pas impliquer suffisamment ces groupes, bien que ce soit parmi eux que le dialogue interculturel pa-
raisse le plus nécessaire. Aux yeux de I’auteur, il faudrait en outre que les projets de dialogue interculturel tou-
chent une large partie de la société pour que le dialogue ne risque pas de se confiner a une élite.

Il faut enfin examiner le caractére pérenne des effets du projet de dialogue interculturel. On examinera par
exemple, pour chaque cas concret, dans quelle mesure le projet met ou a mis en place d’authentiques structures
fonctionnelles qui continueront de favoriser les échanges francs et respectueux par-dela les frontiéres culturel-
les, ou qui débouchent méme sur des changements durables de perception et de rapports parmi les groupes
vises”.

4.3 Comparaison entre les projets présentés et analyse critique des pratiques cor-
respondantes de dialogue

La comparaison entre les projets présentés révele qu’ils interviennent a des niveaux différents et poursuivent
des buts tout aussi différents et complémentaires : avec son Année européenne du dialogue interculturel, 'UE a
lancé une grande campagne pour faire connaitre le dialogue interculturel au grand public et sensibiliser la popu-
lation européenne a ses bénéfices. En revanche, le projet de Cités interculturelles encourage le dialogue inter-
culturel dans sa pratique politique concréte (ici au sein d’'une commune), collecte I'’expérience de ces villes dans
le traitement de constellations sociales multiculturelles, fait ressortir les problemes qui y sont souvent associés,
et diffuse pour en faire profiter d’autres les legons de cette expérience et les formules heureuses. Le projet « dia-
logue interculturel et prévention des conflits » met I'accent sur la recherche scientifique dans 'espoir d’arriver, a
partir de ces analyses de cas, a des stratégies politiques de reglement pacifique des conflits. Quant a I’'Unesco,
elle adopte une perspective surtout scientifique dans ses chaires, conformément a son profil.

Bien que les organisations concernées et les évaluations extérieures concluent a des succes, 'auteur de la pré-
sente étude juge opportun d’exprimer quelques réserves sur ces projets et leurs résultats. Méme si ce travail n’a
abordé qu’un petit nombre de projets de dialogue parmi un foisonnement d’actions, on peut y reconnaitre des
constantes structurelles communes a d’autres.

On peut tout d’abord se demander si (ou dans quelle mesure) les projets de dialogue interculturel atteignent
authentiquement les groupes qu’il faudrait toucher. Souvent, il semblerait que le dialogue interculturel se

" Clivages de la société en fonction de l'appartenance culturelle, de I'émergence de mondes paralléles, des problémes d'intégration, etc.

> S'il est relativement aisé d'évaluer les structures durables mises en place par le projet, il pourrait étre relativement difficile de dégager les
changements comportementaux durables qu’il induit.

42



confine a la bourgeoisie cultivée, ot il circule sous forme de conférences, d’expositions, de spectacles de théatre,
et de projets de musique classique ; il ne semble souvent pas arriver jusqu’a la base. C’est pourquoi il serait
important par exemple de lancer davantage de projets visant la jeunesse, comme I’action Diversidad évoquée a
propos de I'année européenne du dialogue interculturel, méme si ’'on ne sait pas exactement qui elle a vérita-
blement touché, et quels contenus ces jeunes en ont véritablement retiré. On peut aussi douter de la largeur de
I'impact des projets, aussi en ce qui concerne I’Année européenne du dialogue interculturel, qui visait principa-
lement a sensibiliser la population européenne. On ne trouve guere actuellement d’études scientifiques consa-
crées a I’Année européenne et a ses effets, et elle apparait plus dans les médias sous forme d’annonces de ren-
contres ou de spectacles ayant trait a son theme que dans une véritable réflexion sur son contenu et ses objec-
tifs. Nulle voix extérieure ne semble s’étre fait entendre a son sujet. Malgré les 11 000 articles publiés dans la
presse écrite qu’évoque la Commission européenne, on a I'impression que I’Année européenne du dialogue in-
terculturel a bien eu lieu avec toutes ses rencontres, mais qu’elle n’a guére été pergue dans le grand public - ni
en elle-méme, ni par le message qu’elle était censée véhiculer. Si le but était de sensibiliser une part importante
de la population européenne au dialogue interculturel, il ne semble pas avoir été atteint, ou du moins ne 'avoir
été qu’insuffisamment.

43



o) Conclusion

5.1 Synthese

Genese de la notion de dialogue interculturel

A I'UE, au Conseil de I'Europe et a 'Unesco (comme dans les Etats qui en font partie), le dialogue interculturel
est nettement apparu en réaction a divers événements, missions politiques et défis globaux et régionaux sur le
plan de I'’Etat, de la société, de I’économie et de la sécurité. Pour les organisations examinées, il s’agissait no-
tamment (dans une mesure variable) :

= des mouvements migratoires en direction de ’Europe, mais en particulier aussi de la migration croissante
induite au sein de I’Europe par I’élargissement de I'UE ;

= de la pluralité des cultures introduites dans les sociétés européennes par la présence de migrants de
deuxieme et de troisieme génération, et de la question essentielle dans ce contexte de la cohésion sociale et
de l'intégration ;

= de la mondialisation économique et notamment de I’émergence dans ce contexte de la zone euro-
méditerranéenne de libre-échange ;

. de I'avenement de 'UE comme organisation supranationale, et du probléme de la constitution d’une identi-
té européenne et de l'intégration européenne ;

= de I’élargissement de I'UE a I'Est ;

= des guerres qui avaient ensanglanté I’ancienne Yougoslavie et des défis a relever dans la perspective du
réglement de ces conflits et de la réconciliation ;

= du terrorisme régional d’inspiration islamiste se hissant a la dimension mondiale, et des problemes de
sécurité qui ont ainsi affecté I’Europe.

Les exemples de I’'UE et du Conseil de 'Europe ont par ailleurs montré que le processus d’appropriation du mo-
dele du dialogue interculturel a démarré au milieu des années 90 pour prendre un certain élan au fil des ans. En
apparaissant dans de grands documents et des programmes fondamentaux et de travail, le dialogue interculturel
s’est institutionnalisé formellement, et a attiré des flux financiers ; des groupes de travail, des secteurs et des
postes lui ont été consacrés, et il a donc acquis des structures spécifiques et s’est en méme temps « personnali-
sé »”. Il en va de méme pour sa mise en ceuvre dans des projets concrets : des structures sont constamment
apparues, et le concept a été associé a des personnes et a des institutions. Sa montée en puissance dans les or-
ganisations examinées et son role croissant peuvent donc étre interprétés comme une réaction a de multiples
défis politiques, mais aussi comme la conséquence de la dynamique inhérente aux grandes institutions souvent
tres bureaucratisées.

Contenu, limites et risques du dialogue interculturel

Le dialogue interculturel est per¢u comme un instrument politique tout a fait utile, méme s’il regne une certaine
confusion quant a la désignation des formes de dialogue pronées par telle ou telle organisation. La terminologie
est non seulement variable (dialogue des cultures, des civilisations, etc.), mais aussi incertaine. Il n’existe pas de
définition communément admise de ce que serait la culture, ni de ce qui peut distinguer les cultures (pour autant
méme qu’elles se distinguent). Mais I’accord semble général sur I'idée premiere du dialogue interculturel : il doit
permettre a des individus ou a des groupes appartenant a des cultures (apparemment) opposées d’informer les
autres de leur propre altruité et de s’informer de celle des autres sur un pied d’égalité, pour arriver, sinon a l'ac-
cord ou a I'unité, du moins a la tolérance et au respect mutuel, ¢’est-a-dire a la « dédramatisation de ce qui sé-
pare » (Nassehi 2006 : 1).

On pourrait par exemple penser ici a Gabriella Battaini-Dragoni, directrice générale pour I’éducation, la culture et le patrimoine, la jeu-
nesse et le sport, et coordonnatrice du dialogue interculturel au Conseil de I'Europe, qui accorde une grande importance au dialogue inter-
culturel en raison méme de ses fonctions, ou a Jan Figél, commissaire européen a I’éducation, a la formation, a la culture et a la jeunesse,
qui a beaucoup fait valoir la cause du dialogue interculturel au sein de I'Union européenne.

44



Ce qui est assurément nouveau, c¢’est que c’est la différence et I'appartenance culturelles qui apparaissent sur-
tout comme 1’écart a combler ou la cause possible de conflits, et non plus par exemple des fossés économiques,
de pouvoir ou idéologiques jugés profonds. Si tout s’expliquait naguere en termes de pouvoir, d’économie ou
d’idéologie, tout est maintenant culturel. Le dialogue interculturel a donc été précédé ou s’est accompagné de la
redécouverte de I'incidence politique de la culture, et avec elle de la religion comme composante potentiellement
centrale de la culture - ce qui ne laisse pas de surprendre, eu égard a la laicisation manifeste de la politique.
Mais il est tres regrettable, comme on ’a amplement montré, que cette redécouverte conduise souvent a sures-
timer I'importance de la différence culturelle, quand des disparités sociales, peut-étre plus opérantes, sont dis-
cernables.

Les modeles présentés par les organisations examinées admettent souvent I'existence de valeurs et de normes
immuables et universelles découlant du droit naturel. Cette conception doit étre examinée d’un ceil critique,
méme dans le contexte du dialogue interculturel. Pohl, par exemple, indique dans son développement sur les
droits de ’homme et le dialogue interculturel avec la Chine qu’il serait utile dans ce cas d’abandonner toute
hypothese universaliste pour mener sur sa propre position une réflexion historique critique (Pohl 2002 : 10).
Senghaas appelle aussi a bon droit I'Europe a procéder a cette réflexion critique sur elle-méme :

Les Européens (et les Occidentaux) devraient s’associer a un dialogue interculturel en pleine conscience de leur
propre itinéraire antérieur réel. [...] Entrer ainsi dans le dialogue, la chose est prouvée, peut faire des merveilles :
on est protégé d’une vision (le plus souvent inconsciemment) essentialiste d'une phase tardive de la culture eu-
ropéenne ou occidentale (qui conduit a assimiler la culture européenne a des valeurs et a des principes modernes
d’organisation de I’Etat) ; et cette approche fait échec a toute tentative de vision essentialiste d’autres cultures en
phase de bouleversement comparable, ¢’est-a-dire a la perception sphérique quasi monadique décrite par Her-
derscher, qui, par la vision essentialiste de soi et la vision essentialisante de I’autre, pousse tout débat culturel
dans I'impasse - surtout lorsqu’il est placé sous le signe de la polarisation, comme c’est souvent le cas. (Seng-
haas 2004 : 17s.)

Mise en ceuvre du dialogue interculturel

L’examen de notre rapide description de la mise en ceuvre du dialogue interculturel dans des projets concrets
montre que les organisations concernées sont toujours dans une sorte de phase expérimentale avancée, dans
laquelle des groupes d’experts, des analyses scientifiques ponctuelles et la collecte de bonnes pratiques servent
encore a tous les niveaux a trouver des modes porteurs de réalisation du dialogue.

La présente étude a mis en lumiere les nombreux risques et problemes que suscitent les projets de dialogue
interculturel, ainsi que leurs conséquences souvent non voulues. On peut par exemple mentionner le risque de
construction artificielle d’entités culturelles prétendument homogeénes, ou encore I'importance excessive accor-
dée a la culture et a son rdle politique. La représentativité des représentants, et la possibilité d’atteindre les
groupes voulus avec la largeur voulue sont des problémes pratiques récurrents. Il est possible que 'insertion
insuffisante de nombreux projets de dialogue interculturel dans la société civile résulte en grande partie d’'une
stratégie de parachutage ; il serait donc indispensable dans ce cas de réaliser les nouveaux projets en veillant a
mieux les insérer dans les structures et les projets existants de la société civile.

5.2 Perspectives

Le dialogue interculturel a indéniablement acquis maintenant droit de cité dans la réflexion et les stratégies
d’action de la classe politique et de la société civile. Il devrait d’ailleurs demeurer a I’avenir un modele politique
essentiel, comme le souligne Paul Widmer, le représentant permanent de la Suisse au Conseil de I’Europe a
Strasbourg :

Le dialogue interculturel conservera dans le futur son role, qui va méme de toute évidence s’accroitre encore avec
la mondialisation. Mais il restera difficile. Lorsque les convictions les plus intimes sont en jeu, il n’est en effet
guére aisé d’arriver a un compromis. (Widmer 2008)

Malgré les quelques critiques émises plus haut, I'auteur du présent rapport estime qu’il n’existe actuellement
pas d’autre modele politique aussi prometteur ni mieux apte a relever les défis des sociétés et de la situation

45



politique actuelle que le dialogue interculturel. Mais il faudrait adopter une vision plus réaliste du déroulement
attendu des processus de dialogue ainsi que de leur potentiel réel, ce qui est particulierement important. Thierse
explique a ce sujet :

Le dialogue des cultures est un dialogue entre des demandes mutuellement inacceptables ; il exige de ses interlo-
cuteurs franchise et souplesse. Ce n’est ni une panacée, ni un placebo, mais une potion amere pour toutes les
parties concernées. (Thierse 2002 : 2)

Que faire alors pour promouvoir le dialogue interculturel, si 'on admet qu’il conservera sa pertinence et son
actualité politique a la fois comme modele et instrument ? Ot constate-t-on toujours des déficits, ot la science
devrait-elle donc intervenir ? Nous allons proposer ci-dessous quelques réponses succinctes.

1. Approfondir la conception du dialogue interculturel

Le Livre blanc du Conseil de I'Europe est actuellement la principale référence internationale en matiére de dialo-
gue interculturel, nous 'avons dit. Il est hors de question de nier son apport a la conception du dialogue inter-
culturel, mais il faut bien constater qu’il s’agit d’un projet issu d’un compromis politique négocié entre 47 pays
aux opinions tres divergentes, ce qui lui a fait perdre de sa clarté et de sa précision en cours de route. Il serait
donc extrémement souhaitable d’approfondir la réflexion scientifique sur le dialogue interculturel a I’abri des
contraintes et surtout des compromis politiques. Il serait par ailleurs bon que I'on s’efforce dans cette réflexion
d’abandonner I'optique européiste, avec toutes ses traditions, son passé et ses postulats, pour adopter une pers-
pective authentiquement interculturelle.

2. Encourager la collecte des bonnes pratiques

Comme on I’a vu a propos des projets de I'UE, du Conseil de I'Europe et de I'Unesco, I'accent est actuellement
mis sur la détermination et la délimitation des bonnes pratiques de dialogue interculturel, ¢’est-a-dire la recher-
che de pratiques éprouvées, de méthodes appropriées et prometteuses de mise en ceuvre du modele dans des
projets concrets. On manque d’études critiques comparatives indépendantes des projets eux-mémes” et des
criteres a utiliser ou déja utilisés pour apprécier les pratiques. Il faudrait donc y faire procéder a I’échelon local,
national, régional et supranational.

3. Analyser le potentiel de la société civile

Considérant I'importance particuliére du dialogue interculturel a la base, dans la population « normale », il fau-
drait décrire et évaluer le potentiel des formes tres diverses de dialogue interculturel pratiquées en maint endroit
par la société civile, pour dégager a ce niveau social politiquement tres important de bons exemples reproducti-
bles, et les rendre utilisables par d’autres acteurs du dialogue interculturel. Car il semblerait que le couplage des
organisations et actions internationales dont nous avons parlé soit encore insuffisant avec les organisations de la
société civile opérant parfois depuis plusieurs années dans ce domaine.

4. Dresser un état des lieux de I’hétérogénéité culturelle existante et de son impact sur les structures
d’organisation spécifiquement culturelles

Diffuser le dialogue interculturel et le mettre en ceuvre dans la société présupposent au niveau des pratiques
politiques que 'on connaisse la diversité culturelle existante, I’nétérogénéité des communautés culturelles ainsi
définies, et les éventuels acteurs spécifiquement culturels capables de jouer un rdle politique a de tres nombreux
échelons de la société. Or I'insuffisance des connaissances et de la sensibilisation semble souvent considérable
dans ce domaine. C’est pourquoi 'auteur de la présente étude trouverait opportun que I’on soutienne la recher-
che et des campagnes de sensibilisation™. Il faudrait mieux déterminer en outre comment sont organisées les
communautés culturelles, qui les représente (ou prétend le faire), comment on peut étre 1égitimé a représenter la
sienne, combien de personnes considérées comme appartenant a une communauté culturelle font effectivement
partie de ses structures et se sentent représentées par elles. Il serait en particulier bon de procéder dans ce
contexte a des études de cas au niveau local. L’évaluation des projets de dialogue interculturel permettrait en
outre de se rendre compte de la mesure dans laquelle les divers acteurs se prétent bien au dialogue.

""" Par exemple, on ne sait actuellement que peu de choses du réle effectif des chaires de 1'Unesco.
" On peut citer comme exemples récents les travaux de Baumann/Luchesi/Wilke (2003) ou de Gianni (2005).

46



5. Analyser comment des organisations structurellement liées a des cultures contribuent a leur intégra-
tion et a la cohésion sociale

Les organisations spécifiquement liées a des cultures exogenes sont le plus souvent pergues comme les manifes-
tations structurelles de sociétés paralleles. On leur reproche constamment de freiner I'intégration des migrants
et de miner la cohésion sociale. Cette vision étroite des choses a pour effet que I’on ne connait pas trés bien ac-
tuellement la contribution qu’elles apportent a I'intégration de leurs membres et a la préservation de la cohésion
sociale, et que I’on ne sait pas non plus si elles pourraient aider par leurs structures a surmonter les démarca-
tions et les barriéres culturelles. On pourrait penser concretement par exemple aux associations d’aide a 'acqui-
sition de la langue majoritaire et de soutien aux écoliers, au role des organisations pouvant assurer la médiation
entre la communauté majoritaire et la minorité, etc. Dans ce contexte, il faudrait encourager davantage de projets
scientifiques portant sur les réseaux et les offres de ces organisations, afin de dégager leur pouvoir d’intégration.

6. Différencier les dialogues interculturels existants

L’Europe semble actuellement se concentrer tres nettement sur le dialogue avec I'Islam. Ce qui s’explique cer-
tainement par le développement du terrorisme d’inspiration islamiste, devenu un probléme de sécurité mondial,
comme cela ressort en particulier de la forte proportion de musulmans parmi les migrants d’Europe. Quoi qu’il
en soit, I'encouragement des projets de dialogue interculturel doit mieux veiller a intégrer I’ensemble du spectre
culturel dans les processus de dialogue, et ne plus se limiter presque exclusivement au dialogue entre I’Europe
et I'Islam. On observe dans ce contexte une forte tendance a considérer la religion comme le caractere distinctif
culturel déterminant dans les projets de dialogue interculturel. Aussi souhaitable que soit le dialogue interreli-
gieux, 'appartenance a une communauté religieuse ne saurait étre le seul critére de différenciation entre les
communautés sociales, évingant la communauté de langue, d’histoire, de traditions politiques, d’appartenance
ethnique ou de nationalité. L’encouragement des projets devrait mieux tenir compte de cet aspect des choses.

7.  Recenser les répercussions structurelles du dialogue interculturel

Comme on I’a vu au cours de I’étude, 'appropriation et la mise en ceuvre du dialogue interculturel au sein et a
I'extérieur des organisations examinées ont suscité de nouvelles institutions et structures. Le dialogue inter-
culturel ayant été repris dans de nombreux projets et ayant fait I'objet de nombreux financements, on peut pen-
ser qu’il a engendré et continuera d’engendrer (intentionnellement ou non) au sein des communautés culturelles
des transformations structurelles qu’il serait utile d’étudier, avec les composantes qu’il y a renforcées et celles
qu’il y a affaiblies, et les groupes qu’il y a marginalisés.

8. Encourager le dialogue interculturel a I’échelle européenne et se concentrer sur les compétences de
base et les questions propres a chaque institution

Les problémes de société dans le contexte desquels le dialogue interculturel a été envisagé et proné au sein de
I'Europe et a I'extérieur conduisent a penser qu’il doit sans conteste continuer d’étre encouragé a 1’échelle euro-
péenne. Mais les recoupements géographiques régionaux entre I'UE et le Conseil de I'Europe doivent amener a
se demander dans quelle mesure il est judicieux, ne serait-ce que pour des raisons d’ordre budgétaire, qu’il oc-
cupe une place aussi centrale chez I'une comme chez 'autre et y ait le statut de grand domaine d’activité. L’am-
bassadeur Paul Widmer, le représentant permanent de la Suisse au siege du Conseil de I'Europe, appelait récem-
ment ce dernier a se concentrer sur ses activités et ses compétences de base (démocratie, droits de ’homme et
Etat de droit), en raison de la situation économique mondiale (NZZ 03.07.09). Il est par conséquent essentiel que
le dialogue interculturel se recentre sur les compétences de base et les domaines spécifiques de chaque organi-
sation, et que les effets de synergie soient mieux exploités. Car compte tenu de la diversité culturelle des pays et
des sociétés d’Europe, mais aussi de la trés grande fragilité de la démocratie, des droits de ’homme et de 1'Etat
de droit chez divers membres du Conseil de I'Europe, I'auteur du présent rapport juge que le dialogue intercultu-
rel doit étre un instrument important non seulement au sein de I'UE, mais justement aussi au Conseil de
I’Europe. Ecoutons Widmer :

Nous devons rechercher le dialogue entre les cultures pour déterminer la meilleure fagon de faire respecter les
droits de ’homme sur les cing continents, en tenant compte des différences entre les divers patrimoines cultu-
rels. Dans ce contexte, le Conseil de I’Europe a un rdle important a jouer, car il regroupe quarante-sept pays d’Eu-
rope. Sa mission premiére est en effet de promouvoir les droits de I'homme, I’Etat de droit et la démocratie, sur-
tout bien slr parmi ses membres, mais indirectement aussi dans I’ensemble du monde. (Widmer 2008)

47



En conclusion, I’auteur du présent rapport juge trés souhaitable d’intensifier la recherche dans les domaines
évoqués, surtout pour éviter que des dialogues interculturel inopérants ne suscitent a I’avenir des déceptions qui
conduiraient a leur abandon général. Car notre époque se caractérise indéniablement par la constante multiplica-
tion des rencontres interculturelles, sous des formes et avec des dominantes variables. Les cultures se touchent
quotidiennement, se croisent en maints endroits, se recoupent et se transforment. Tantdt la culture est le facteur
dominant, ou est interprétée et brandie comme telle, tant6t on y voit simplement une empreinte polymorphe
silencieuse (une « structure structurante », comme le dit Bourdieu), dans laquelle s’inscrit en permanence, cons-
ciemment ou non, le comportement social. Si le dialogue interculturel donne vraiment la capacité de fagonner les
multiples rencontres interculturelles d’aujourd’hui et de demain, il est appelé a demeurer longtemps encore une
formule politique porteuse.

48



6 Références bibliographiques

Annan, Kofi 2001 : Briicken in die Zukunft. Ein Manifest fiir den Dialog der Kulturen. Eine Initiative von Kofi
Annan, Frankfurt am Main : S. Fischer.

Baumann, Martin/Luchesi, Brigitte/Wilke, Annette (éd.) 2003 : Tempel und Tamilen in zweiter Heimat. Hindus aus
Sri Lanka im deutschsprachigen und skandinavischen Raum, Wiirzburg : Ergon-Verlag.

Bohm, David 1996 : On Dialogue, edited by Lee Nichol, London / New York : Routledge.

Brajovic, Zoran 2006 : "The Potential of Inter-Religious Dialogue", in : Fischer, Martina : Peacebuilding and Civil
Society in Bosnia-Herzegovina, pp. 185-214.

Commission européenne 1995 : Déclaration de Barcelone, Commission européenne, Bruxelles.

Commission européenne 2002a : Programme d’action pour le dialogue entre les cultures et les civilisations,
EUROMED Report, Edition n°45, Bruxelles.

Commission européenne 2002b : Le dialogue des cultures et des civilisations dans le processus de Barcelone,
Office des publications officielles, Communautés européennes, Luxembourg.

Commission européenne 2003b : Communication de la Commission au Conseil et au Parlement européen. L'Europe
élargie — Voisinage: un nouveau cadre pour les relations avec nos voisins de I'Est et du Sud. COM(2003) 104
final.

Commission européenne 2005a : Proposition de Décision du Parlement européen et du Conseil relative a I’Année
européenne du dialogue interculturel (2008). COM(2005) 467 final.

Commission européenne 2005b : Annexe de la Proposition de Décision du Parlement européen et du Conseil
relative a I’Année européenne du dialogue interculturel (2008), 6. Controle et évaluation. SEC(2005) 1202.

Commission européenne 2005¢ : Roadmap 2005/EAC/017, in : Roadmaps - Commission Work-Programme 2005,
(http://ec.europa.eu/comm/off/work_programme/20050128_clwp_roadmaps.pdf).

Commission européenne 2007a : Communication de la Commission au Parlement européen, au Conseil, au Comité
économique et social européen et au Comité des régions relative a un agenda européen de la culture a I’ere de
la mondialisation. COM(2007) 242 final.

Commission européenne 2007b : Commission Staff Working Document - Inventory of Community Actions in the
Field of Culture. Accompanying Document to the Communication from the Commission to the European
Parliament, the Council, the European Economic and Social Committee and the Committee of the Regions on a
European Agenda for Culture in a Globalizing World. SEC(2007) 570.

Commission européenne 2008 : Communication de la Commission au Parlement européen et au Conseil - Le
processus de Barcelone: Union pour la Méditerranée. COM(2008) 319 final.

Commission européenne/Conseil de I’Europe 2008 : La cité interculturelle : qu’est-ce que ¢’est ? Comment la
construire ? Document d’introduction pour les villes participant a la phase pilote du programme « Cités
interculturelles », action conjointe du Conseil de I'Europe et de la Commission européenne, Bruxelles.

Commission européenne - Direction générale de ’éducation et de la culture (DGEC) 2009 : Année européenne du
dialogue interculturel 2008 - moments forts, Luxembourg.

Conseil de I’'Europe 1995 : Convention-cadre pour la protection des minorités nationales et rapport explicatif
(H(1995)010), Strasbourg.

Conseil de I’Europe 2002 : Projet Dialogue interculturel et prévention des conflits. Colloque d’experts « Dialogue au
service de la communication interculturelle et inter-religieuse ». Conclusions et synthese analytique des débats,
Strasbourg.

Conseil de I'Europe 2004a : Conférence sur « La dimension religieuse de I’éducation interculturelle ». Oslo,
Norvege, 6-8 juin 2004. Répertoire analytique des textes officiels et projets du Conseil de I'Europe dans le
domaine de I’éducation interculturelle (DGIV/EDU/DIAL(2004)10).

Conseil de I’Europe 2004b : Déclaration sur le dialogue interculturel et la prévention des conflits adoptée par les
ministres européens responsables des affaires culturelles a Opatija (Croatie), le 22 octobre 2003
(DGIV/CULT/PREV(2004)1F), Strasbourg.

Conseil de 'Europe 2004c¢ : Déclaration de Wroclaw sur cinquante ans de coopération culturelle européenne. 50°
anniversaire de la Convention culturelle européenne (Wroclaw, 9-10 décembre 2004). Conférence d’ouverture
(CM(2004)223).

Conseil de ’Europe 2005a : Déclaration de Varsovie. Troisieme Sommet des Chefs d’Etat et de Gouvernement du Conseil
de I'Europe (Varsovie, 16-17 mai 2005).

49



Conseil de I’Europe 2005b : Déclaration de Faro sur la stratégie du Conseil de I'Europe pour le développement du dialogue
interculturel. 50° anniversaire de la Convention culturelle européenne (Faro, 27-28 octobre 2005). Conférence de
cloture (CM(2005)164).

Conseil de I'Europe 2005¢ : Déclaration d’Opatija. Pédagogie du dialogue interculturel (DGIV/CULT/PREV(2005)1 E/F),
Strasbourg.

Conseil de I’Europe 2008 : Livre blanc sur le dialogue interculturel. « Vivre ensemble dans ’égale dignité », Strasbourg, 7
mai 2008.

Conseil de I'Europe 2008a : La cité interculturelle : qu’est-ce que c’est ? Comment la construire ? Document d’introduction
pour les villes participant a la phase pilote du programme « Cités interculturelles », action conjointe du Conseil de
I'Europe et de la Commission européenne (DGIV/Cult/IC(2008)01), Strasbourg.

Conseil de I’Europe 2008b : Citoyenneté et participation dans la cité interculturelle. Document de travail pour I'atelier du
20 septembre 2008 a Viaregio, Italie, sur le theme de la gouvernance. Programme « Cités interculturelles », action
conjointe du Conseil de I'Europe et de la Commission européenne, Strashourg.

Conseil de I’Europe 2009 : OSCE Human Dimension Implementation Meeting, Warsaw, 28 September - 9 October 2009,
Working Session 5 : Tolerance and Non-Discrimination I, Contribution of the Council of Europe, (HDIM.I0/0193/09),
1" octobre 2009.

ECOTEC 2009a : Evaluation of the European Year of Intercultural Dialogue 2008, Final Report, Birmingham.
ECOTEC 2009b : Evaluation of the European Year of Intercultural Dialogue 2008, Executive Summary, Birmingham.

Eggmann, Sabine 2009 : "Kultur"-Konstruktionen. Die gegenwértige Gesellschaft im Spiegel volkskundlich-
kulturwissenschaftlichen Wissens, Bielefeld : transcript.

Elberfeld, Rolf 2008 : "Kultur der Begegnung der Kulturen. Zum ‘Jahr des interkulturellen Dialogs 2008’ in der
Europédischen Union", in : UniMagazin der Universitat Hildesheim, pp. 40-42.

ERICarts (European Institute for Comparative Cultural Research) 2008a : Sharing Diversity. National Approaches to
Intercultural Dialogue in Europe. Study for the European Commission, Bonn.

ERICarts (European Institute for Comparative Cultural Research) 2008b : Sharing Diversity. National Approaches to
Intercultural Dialogue in Europe. Study of the ERICarts Institute for the European Commission. Annex, Bonn.

ERICarts (European Institute for Comparative Cultural Research) 2008¢ : Sharing Diversity : Kulturelle Vielfalt gemeinsam
leben. Nationale Konzepte zum "Interkulturellen Dialog" in Europa. Zusammenfassung der Ergebnisse der Studie
"Sharing Diversity" des Europdischen Instituts fiir vergleichende Kulturforschung (ERICarts) fiir die EU-Kommission,
Bonn.

Figél, Jan 2008 : Reflecting on the European Year of Intercultural Dialogue, Bonn : Zentrum fiir Europdische
Integrationsforschung.

Fischer, Martina (éd.) 2006. Peacebuilding and Civil Society in Bosnia-Herzegovina. Ten Years after Dayton. Miinster : Lit-
Verlag.

Gianni, Matteo 2005 : Vie musulmane en Suisse. Profils identitaires, demandes et perceptions des musulmans en Suisse.
Rapport réalisé par le Groupe de Recherche sur I'lslam en Suisse (GRIS), Genéve.

Giddens, Anthony 1999 : Konsequenzen der Moderne, 3. Auflage, Frankfurt am Main : Suhrkamp

Gillespie, Richard 2003 : "Reshaping the Agenda ? The Internal Politics of the Barcelona Process in the Aftermath of
September 11", in : Mediterranean Politics, Vol. 8, No. 2-3, pp. 21-36.

Hegasy, Sonja 2001 : "Euro-mediterrane Partnerschaft", in : Informationen zur politischen Bildung, Heft 272,
http;//www1.bpb.de/publikationen/09882291339671960837805728735273,0,Euromediterrane_Partnerschaft.html
(07.10.2009)

Groupe des sages de la Commission européenne 2003 : The Dialogue between the Peoples and the Cultures in the Euro-
Mediterranean Space, Euromed Report No. 68, Office for the Official Publications of the European Communities,
Luxembourg.

Huntingon, Samuel P. 1993a : "The Clash of Civilizations ?", in : Foreign Affairs, Vol. 72, No. 3 (Summer 1993), pp. 22-49.

Huntington, Samuel P. 1993b : "If not Civilizations, What ? Samuel Huntington Responds to his Critics", in : Foreign
Affairs, Vol. 72, No. 4 (November/December 1993), pp. 186-194.

Huntington, Samuel P. 2002 : The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, London : Free Press.
Imbusch, Peter/Zoll, Ralf (éd.) 2006 : Friedens- und Konfliktforschung. Eine Einfithrung, Wiesbaden : VS Verlag.
Imbusch, Peter 2006 : "Der Staatszerfall Jugoslawiens", in : Imbusch/Zoll : Friedens- und Konfliktforschung, pp. 221-248.

50



Karsten, Andreas/Kiintzel, Bastian 2006 : Forum on Intercultural Dialogue. Discussion Paper Based on he Forum.
Organised by the Conference of INGOs of the Council of Europe in co-operation with the Advisory Council on Youth of
the Council of Europe in partnership with the Youth Express Network and with the support of the Council of Europe,
Strasbourg.

Khovanova-Rubicondo, Kseniya 2009 : Intercultural Cities. Intermediary Evaluation, Council of Europe.
Klein, Joachim 2003 : "Kultur", in : Bernhard Schéfer : Grundbegriffe der Soziologie, 8. Auflage, pp. 198-201.

Klinkhammer, Gritt/Satilmis Ayla (éd.) 2008 : Interreligioser Dialog auf dem Priifstand. Kriterien und Standards fiir die
interkulturelle und interreligiose Kommunikation, Berlin : LIT-Verlag.

Klinkhammer, Gritt 2008 : "Der Dialog mit Muslimen - Interessen, Ziele und Kontroversen", in : Klinkhammer / Satilmis
2008 : Interreligioser Dialog auf dem Priifstand. Kriterien und Standards fiir die interkulturelle und interreligiose
Kommunikation, pp. 21-45.

Kiing, Hans/Kuschel, Karl-Josef 1993 : Weltfrieden durch Religionsfrieden. Antworten aus den Weltreligionen,
Miinchen/Zirich : Verlag Piper.

Kiing, Hans 1993 : "Kein Weltfriede ohne Religionsfriede. Ein 6kumenischer Weg zwischen Wahrheitsfanatismus und
Wahrheitsvergessenheit", in : Kiing/Kuschel : Weltfrieden durch Religionsfrieden, pp. 21-49.

Marchetti, Andreas (éd.) 2005 : Ten Years Euro-Mediterranean Partnership. Defining European Interests for the Next
Decade, ZEI-Discussion Paper C154/2005, Bonn.

Micksch, Jiirgen 2005 : Islamforen in Deutschland. Dialoge mit Muslimen, Frankfurt am Main : Verlag Otto Lembeck.

Miiller, Harald 1998 : "Der Mythos vom Kampf der Kulturen. Eine Kritik an Huntingtons kulturalistischer Globaltheorie",
in : Entwicklung und Zusammenarbeit, no. 10 (Oktober 1998), pp. 262-264.

Miiller, Tobias/Schmidt, Karsten/Schiiler, Sebastian 2009 : Religion im Dialog. Interdisziplindre Perspektiven - Probleme
- Losungsansitze, Gottingen : Vandenhoeck & Ruprecht.

Nassehi, Armin 2006 : "Dialog der Kulturen - wer spricht ?", in : Aus Politik und Zeitgeschichte (ApuZ), Nr. 28-29/2000,
pp. 33-38, http:;//www1.bpb.de/files/OD5C2].pdf.

Pohl, Karl-Heinz 2002 : Zwischen Universalismus und Relativismus. Menschenrechte und interkultureller Dialog mit
China, Occasional Paper Nr. 5, Arbeitsgemeinschaft Menschenrechte, Universitat Trier.

Riesebrodt, Martin 2001 : Die Riickkehr der Religionen. Fundamentalismus und der "Kampf der Kulturen", Miinchen : C.H.
Beck.

Roper, Ursula 2005 : "Histories of Dialogue. Ein Projekt in Sarajevo zum Interkulturellen Dialog und zur
Konfliktpravention", in : Kulturpolitische Mitteilungen, Nr. 111 (IV/2005), pp. 42-45.

SAD (Swiss Academy for Development) 2002 : Dialog der Kulturen. Eine Bestandsaufnahme tber den interkulturellen
Dialog in der Schweiz und seine Akteure. Ein Projekt der Swiss Academy for Development, Biel.

Schafer, Isabel 2005 : "Die Euro-Mediterrane Partnerschaft und der Nahostkonflikt", in : Aus Politik und Zeitgeschichte
(ApuZ), 45/2005, pp. 22-30.

Schifer, Isabel 2007 : "The Cultural Dimension of the Euro-Mediterranean Partnertship : A Critical Review of the First
Decade of Intercultural Cooperation", in : History and Anthropology, Vol. 18, No. 3 (September 2007), pp. 333-352.

Schumacher, Tobias 2001 : "The Mediterranean as a New Foreign Policy Challenge ? Sweden and the Barcelona Process",
in : Mediterranean Politics, Vol. 6, No. 3, pp. 81-102.

Schumacher, Tobias 2005 : Die EU als internationaler Akteur im siidlichen Mittelmeerraum, Baden-Baden : Nomos Verlag.

Senghaas, Dieter 2004 : Moderne und Antimoderne angesichts kultureller Globalisierung. Plddoyer fiir einen
zeitgemassen, jedoch geschichtsbewussten Dialog, Tiibinger Arbeitspapiere zur Internationalen Politik und
Friedensforschung, Nr. 45, Tiibingen

Silvestri, Sara 2005 : "EU Relations with Islam in the Context of the EMP’s Cultural Dialogue", in : Mediterranean Politics,
Vol. 10, No. 3 (November 2005), pp. 385-405.

Steering Committee on Culture 2004 : Intercultural Dialogue and Conflict Prevention Project. Core Values for Intercultural
Dialogue : Towards a Europe of all Citizens, Troina (Sicily - Italy), 14 to 17 Novembre 2004.

Steinbach, Udo 2002 : "Islamischer Terrorismus. Ein selbstkritischer ‘Dialog der Kulturen’ ist jetzt gefragt", in :
Internationale Politik, Nr. 3. 3/2002, pp. 1-10.

Thierse, Wolfgang 2002 : "Dialog der Kulturen - Das Fremde und das Eigene. Das Unwissen tiber andere Lebensformen ist
der N@hrboden fiir Extremismus. Was aber sind die Voraussetzungen fiir einen echten Dialog der Kulturen ?", in :
Deutschland, Ausgabe 2/2002 (http://library.fes.de/pdf-files/akademie/online/50364.pdf).

51



UNESCO 2001 : Dialogue among Civilizations. The Political Aspects of the Dialogue among Civilizations, Kyoto, 3 August
2001.

UNESCO 2003a : Dialogue among Civilizations. Proceedings of the International Congress of Religions and Cultures in
West Africa, Abuja, 15-17 December 2003.

UNESCO 2003b : Dialogue among Civilizations. The International Expert Symposium on "A Culture of Innovation and the
Building of Knowledge Societies", Moscow, 9 - 11 November 2003.

UNESCO 2003c : Dialogue among Civilizations. The International Ministerial Conference on Dialogue among Civilizations :
Quest for New Perspectives, New Delhi, 9 and 10 July 2003.

UNESCO 2003d : Dialogue among Civilizations. The Regional Forum on Dialogue among Civilizations, Ohrid, 29 and 30
August 2003.

UNESCO 2003e : Dialogue entre les civilisations. Actes de la Conférence internationale sur le dialogue interculturel et la
culture de la paix en Afrique Centrale et dans la région des Grands Lacs, Libreville, 18-20 novembre 2003.

UNESCO 2004 : Dialogue among Civilizations. Proceedings of the International Symposium on Dialogue among Cultures
and Civilizations, Sana’a, 10 to 11 February 2004.

Widmer, Paul 2008 : Der interkulturelle Dialog und der Europarat. Ansprache von Botschafter Paul Widmer, Standiger
Vertreter der Schweiz beim Europarat in Strassburg, Herbst-Abgeordnetenversammlung des Schweizerischen
Evangelischen Kirchenbundes, Bern, 3. November 2008
(http://www.eda.admin.ch/etc/medialib/downloads/edazen/topics/europa/euroc/misstr.Par.0023.File.tmp/Interkultur
eller Dialog_2.pdf).

Wilson, Robin 2003 : A City for all our Citizens : Reflections on "Shared Cities", Strasbourg : Conseil de I’Europe.

Wilson, Robin 2004 : "Solidarity among Strangers", in : Steering Committee on Culture : Intercultural Dialogue and
Conflict Prevention Project. Core Values for Intercultural Dialogue : Towards a Europe of all Citizens, pp. 11-30.

52












Schweizerische Eidgenossenschaft
Confédération suisse
Confederazione Svizzera
Confederaziun svizra

Département fédéral de I'intérieur DFI
Secrétariat d'Etat a I'éducation et a la recherche SER
Education

Hallwylstrasse 4
CH-3003 Berne
T+413132268 32
F+41313227854
info@sbf.admin.ch
www.sbf.admin.ch



