Das Konzept des
«interkulturellen Dialogs»

bei Europarat, Europaischer Union und
UNESCO: eine Bestandsaufnahme

Dr. Jiirgen Endres
Religionswissenschaftliches Seminar
Universitat Luzern

Schweizerische Eidgenossenschaft

+ Confédération suisse
Confederazione Svizzera
Confederaziun svizra

Eidgendssisches Departement des Innern EDI
Staatssekretariat fiir Bildung und Forschung SBF



Das Staatssekretariat fiir Bildung und Forschung verdffentlicht in seiner ,Schriftenreihe SBF“ konzeptionelle Arbeiten,
Forschungsergebnisse und Berichte zu aktuellen Themen in den Bereichen Bildung und Forschung, die damit einem
breiteren Publikum zugénglich gemacht und zur Diskussion gestellt werden sollen. Die prasentierten Analysen geben
nicht notwendigerweise die Meinung des Staatssekretariats flir Bildung und Forschung wieder.

© 2010 Staatssekretariat fiir Bildung und Forschung SBF

ISSN: 1142-3342

Die Studie geht auf eine Anregung der UNESCO zurtick. Sie versteht sich sich als Ausdruck des Anliegens, ein besse-
rers Verstindnis fiir das Phdnomens des interkulturellen und des interreligiosen Dialogs zu schaffen und zu diesem
Zweck Uber eine wissenschaftlich fundierte Analyse seiner Entstehung und seiner Entwicklung zu verfiigen.

i !

s RAFTROCSERAMT diws CLLTLRES

Die Studie wurde von der Schweizerischen UNESCO Kommission als Beitrag zum Jahr der Anndherung der Kulturen
anerkannt

Schweizerische Eidgenossenschaft
Confédération suisse

Confederazione Svizzera
Confederaziun svizra

Eidendssisches Departement des Innern EDI
Staatssekretariat fiir Bildung und Forschung
Bildung

Hallwylstrasse 4
CH-3003 Bern
T+413132268 32
F+41313227854
info@sbf.admin.ch
www.sbf.admin.ch



Das Konzept des
«interkulturellen Dialogs»

bei Europarat, Europaischer Union und
UNESCO: eine Bestandsaufnahme

Dr. Jiirgen Endres
Religionswissenschaftliches Seminar
Universitét Luzern



Inhalt

Vorwort 5
Summary 6
1  Einleitung 8
2 Annidherung an den Begriff des interkulturellen Dialogs 11
2.1 Dialog als Form der sozialen Interaktion mit besonderen Regeln 11

2.2 Die Partner des Dialogs als Unterscheidungskriterium? 12
2.2.1 Dialog zwischen Zivilisationen 12

2.2.2 Dialog zwischen Religionen 13

2.2.3 Dialog zwischen Kulturen 14

2.3 Zwischenfazit 15

3 Geschichte des Konzepts des interkulturellen Dialogs auf Ebenedes Europarats, der Europédischen

Union und der UNESCO 16
3.1 Ein ,neues” Konzept fiir eine ,neue” Welt? Externe Rahmenbedingungen fiir das Konzept des
interkulturellen Dialogs 16
3.1.1 Das Ende des Ost-West-Konflikts und das Paradigma des Kampfes derKulturen 16
3.1.2 Staatszerfall in Jugoslawien und Jugoslawienkriege 17
3.1.3 Migration nach Europa, europaische Binnenmigration und Wandel der europaischen
Gesellschaften 18
3.1.4 Erweiterung der Europdischen Union 19
3.1.5 Globalisierung des islamisch legitimierten Terrorismus 20
3.1.6 Fazit: Der interkulturelle Dialog als Reaktion auf die Herausforderungen der Moderne und
der Globalisierung 20
3.2 Die ,Entdeckung” des interkulturellen Dialogs: Aneignung und Verankerung des Konzepts durch
Européische Union, Europarat und UNESCO 22
3.2.1 Aneignung und Verankerung des Konzepts durch die Européische Union 22
3.2.2 Aneignung und Verankerung des Konzepts durch den Europarat 28
3.2.3 Aneignung und Verankerung des Konzepts durch die UNESCO 33
3.3 Vergleich der konzeptionellen Ansatze und Kritik am Konzept des interkulturellen Dialogs 36

Vom Konzept zum Projekt: die Praxis des interkulturellen Dialogs und die Frage ihrer Bewertung

38

4.1 Interkulturelle Dialogprojekte von Europdischer Union, Europarat und UNESCO 38
4.1.1 European Year of Intercultural Dialogue (2008) 38

4.1.2 Intercultural Cities (2008-) 39
4.1.3 Intercultural Dialogue and Conflict Prevention Project (2002-2006) 41

4.1.4 UNESCO Chairs for Interreligious and Intercultural Dialogue for Mutual Understanding 41
4.2 Guter oder schlechter Dialog? Vorschlage fiir die Evaluation interkultureller Dialogprojekte 42

4.3 Vergleich der skizzierten Projekte und kritische Anmerkungen zur dargestellten Dialogpraxis 44

Fazit 45
5.1 Zusammenfassung 45
5.2 Ausblick 47
Literatur 50



Vorwort

Das Konzept des interkulturellen Dialogs hat in den vergangenen 15 Jahren verstarkte Aufmerksamkeit und
Bedeutung auf europapolitischer Ebene erfahren. Die Europdische Union, der Europarat und die UNESCO ent-
deckten den Begriff des interkulturellen und interreligiosen Dialogs in politischer Perspektive, um ihn auf den
unterschiedlichen Politikfeldern der kulturell-religiosen, sprachlichen, 6konomischen und politischen Integration
Europas anzuwenden. Dieses breite Spektrum der Verwendung schlug sich in zahlreichen Resolutionen und
Empfehlungen nieder. Entsprechend vielfiltig sind die Aspekte, die er annimmt. Sie reichen vom Management
kultureller Diversitdat und der Starkung wechselseitigen Respekts iber Aufgaben des kulturell-sprachlichen
Zusammenhalts Europas bis hin zu Fragen der Friedenssicherung, der politischer Sicherheit und der Terroris-
musabwehr. Diese Breite der Verwendung hat der teilweise euphorischen Aufnahme des Konzeptes auf europa-
politischer Ebene auch Kritiken eingebracht: Es sei beliebig, tiberhoht, realititsfern. .

Die vorliegende Studie wagt erstmals eine systematische wissenschaftliche Sichtung, Erfassung und Analyse des
politischen Gebrauchs und der institutionellen Verankerung des Konzepts des interkulturellen Dialogs in der
Europdischen Union, dem Europarat und der UNESCO. Erstellt wurde die Studie 2009 bis 2010 am Zentrum
Religionsforschung der Universitat Luzern, verfasst vom Politik- und Islamwissenschaftler Dr. Jiirgen Endres.
Die Studie zeichnet nicht nur nach, wie die Institutionen das Konzept aufnahmen und zunehmend aufwerteten.
Sie zeigt zugleich auf, dass das Konzept des interkulturellen Dialogs als wandelbare Antwort auf neue Heraus-
forderungen Europas fungieren sollte: seien es die Herausforderungen infolge des Falls des Eisernen Vorhangs,
der zunehmenden kulturellen, religiosen und sprachlichen Unterschiedlichkeit in Landern Europas oder sicher-
heitspolitische Fragen. Dr. Endres kommt das grosse Verdienst zu, die Vielzahl von Dokumenten und Resolutio-
nen erhoben und analysiert und das jeweilige Verstandnis des interkulturellen Dialogs von Europarat, Europai-
scher Union und UNESCO biindig dargelegt zu haben. Zugleich galt es jedoch, die politisch begriindeten Papiere
aus wissenschaftlicher Perspektive zu bewerten und Starken und Schwachen herauszuarbeiten. Die Studie ver-
weist daher auf die Definitionsproblematik der zentralen Begrifflichkeiten «Kultury und «Zivilisation» und zeigt
auf, dass die politische Betonung des Konzeptes zur Kulturalisierung gesellschaftspolitischer Problemlagen fiih-
ren kann. Aus wissenschaftlich begriindeter, niichterner Sicht empfiehlt die Studie, im interkulturellen Dialog
kein Allheilmittel zu sehen, sondern sich realititsnah den gegenwartigen gesellschaftlichen Herausforderungen
Europas zu stellen.

Ermoglicht wurde die Durchfiihrung der Studie vom Staatssekretariat fiir Bildung und Forschung im
Eidgenossischen Department des Inneren (EDI). Fiir die Forderung und Unterstiitzung sei der Verwaltung des
Staatssekretariats an dieser Stelle herzlich gedankt; sie begleitete den Fortschritt der Ausarbeitung konstruktiv
und kontinuierlich. Dank gebiihrt der Universitit Luzern fir die vorbildliche administrative Begleitung sowie Dr.
Andreas Tunger-Zanetti, Koordinator des Zentrum Religionsforschung, fiir die kollegiale Unterstiitzung im Fort-
gang der Studie. Die gemeinsamen Diskussionen waren stets bereichernd und von Gewinn fur alle Beteiligten.

Prof. Dr. Martin Baumann

Professur fiir Religionswissenschaft
Co-Leitung Zentrum Religionsforschung
Universitat Luzern



Summary

Seit geraumer Zeit erfahrt das Konzept des interkulturellen Dialogs sowohl in Europa als iiber die Grenzen Euro-
pas hinaus grosse Aufmerksamkeit und enormen Zuspruch. Und auch innerhalb der Europdischen Union, inner-
halb des Europarates und der UNESCO wird der interkulturelle Dialog im Kontext der unterschiedlichsten Poli-
tikfelder zunehmend als addquate politische Strategie und geeignetes politisches Instrument propagiert. Gleich-
zeitig werden jedoch vermehrt kritische Stimmen laut, die - gerade angesichts knapper o6ffentlicher Kassen -
das Konzept des interkulturellen Dialogs und dessen Umsetzung in zahlreichen Projekten in Frage stellen oder
zumindest die oftmals an den interkulturellen Dialog gerichteten hohen Erwartungen kritisch hinterfragen. Ziel
der Studie ist vor diesem Hintergrund die wissenschaftliche Analyse des Konzepts des interkulturellen Dialogs
im Rahmen der Europdischen Union, des Europarates und der UNESCO. Neben der bestehenden Sekundérlitera-
tur wurden daflir inshesondere die relevanten Primédrquellen (Dokumente, Verlautbarungen und Evaluationsbe-
richte) ausgewertet. Zudem wurden im Rahmen der Studie Interviews mit verschiedenen Vertretern der Europé-
ischen Union und des Europarates gefiihrt. Folgende Ergebnisse der Studie sind zusammenfassend festzuhalten:

Begriffsverstiandnis

Grundlegend lasst sich feststellen, dass nach wie vor Uneinigkeit bei der Benennung des Dialogprojektes (inter-
kultureller Dialog, Dialog zwischen Zivilisationen, etc.) besteht wie auch ein einheitliches Konzept des interkul-
turellen Dialogs selbst derzeit noch nicht existiert. Als bis dato wichtigster Meilenstein in der Konzeptionalisie-
rung des interkulturellen Dialogs ist das im Jahr 2008 vom Europarat herausgegebene ,Weissbuch zum Interkul-
turellen Dialog® zu nennen. Interkultureller Dialog wird darin definiert als

Prozess des offenen und respektvollen Meinungsaustausches von Einzelnen und Gruppen unterschiedlicher eth-
nischer, kultureller, religioser und sprachlicher Herkunft und Traditionen in einem Geist von gegenseitigem Ver-
standnis und Respekt. Die Freiheit und die Fahigkeit der MeinungsdufBerung, aber auch der Wille und die Fahig-
keit, dem, was die anderen zu sagen haben, zuzuhdren, sind hierbei unverzichtbar. Der interkulturelle Dialog
tragt zur politischen, sozialen, kulturellen und 6konomischen Integration bei sowie zum Zusammenhalt von Ge-
sellschaften mit unterschiedlichen Kulturen. Er fordert die Gleichstellung, die menschliche Wiirde und das Stre-
ben nach gemeinsamen Ziele. Ziel des interkulturellen Dialogs ist es, die verschiedenen Zugangs- und Sichtwei-
sen der Welt besser verstandlich zu machen, Zusammenarbeit und Teilhabe (bzw. die Entscheidungsfreiheit) zu
starken, es den Menschen zu gestatten, sich zu entwickeln und zu verdndern, und Toleranz und Achtung des an-
deren zu fordern. (Weissbuch zum Interkulturellen Dialog)

Politische Rahmenbedingungen des Konzepts

Der seit etwa Mitte der 90er Jahre propagierte interkulturelle Dialog ist in erster Linie als eine direkte konzepti-
onelle Reaktion der untersuchten Institutionen auf aktuelle geopolitische Entwicklungen und gesellschaftspoliti-
sche Dynamiken in einer sich kontinuierlich aber rapide wandelnden Welt zu bewerten. Hervorzuheben sind
diesbeziiglich u.a. das Ende des so genannten Ost-West-Konflikts, die Zunahme kulturell artikulierter und inter-
pretierter bewaffneter Konflikte und Kriege, die EU-Osterweiterung, die wachsenden Migrationsbhewegungen aus
allen Teilen der Welt in Richtung Europa sowie innerhalb Europas selbst, die damit einhergehende zunehmende
kulturelle gesellschaftliche Diversitdt wie auch generell die Frage des Umgangs mit den vielfédltigen Konsequen-
zen des Prozesses der Globalisierung. Dementsprechend wird der interkulturelle Dialog in den ausgewerteten
Dokumenten auch im Kontext zentraler politischer und zugleich zukunftsweisender Fragen und Aufgaben disku-
tiert. U.a. sind dies die Aufgabe der Friedenssicherung, die Frage der europdischen Integration, die Herausforde-
rung der Gestaltung von Integration und die Frage der sozialen Kohdsion. Generelles Ziel des propagierten inter-
kulturellen Dialogs ist dabei stets die Konstruktion eines kulturelle Grenzen tiberschreitenden gegenseitigen
Verstandnisses oder gar einer gemeinsamen Identitdt oder zumindest die ,Entdramatisierung des Trennenden®.
Mit der Betonung der Notwendigkeit kulturelle Grenzen Ubergreifender Interaktion in Form des Dialogs wird der
interkulturelle Dialog vom - oftmals als gescheitert erachteten - Konzept des ,Multikulturalismus® abgegrenzt.

Strukturelle Verankerung des Konzepts in den Institutionen

Mittlerweile haben die untersuchten Organisationen das Konzept des interkulturellen Dialogs mehr oder minder
fest in ihren Strukturen verankert und daflir auch finanzielle und personelle Mittel bereitgestellt. Als Beispiele



dafiir seien an dieser Stelle etwa die Griindung der ,Anna Lindh Euro-Mediterranean Foundation for the Dialogue
between Cultures” durch die EU, die Ernennung eines Koordinators fiir den interkulturellen Dialog innerhalb des
Europarates oder die Einrichtung von themenbezogenen Lehrstiihlen mit dem Siegel der UNESCO genannt. Deut-
lich wird damit, dass dem interkulturellen Dialog als politischem Konzept und Instrument auch in Zukunft gros-
se Bedeutung beigemessen wird. In Dokumenten verankert, durch Institutionen in Strukturen tiberfihrt und in
Amtern und Aufgabenbereichen personalisiert, hat der interkulturelle Dialog zudem eine gewisse Eigendynamik
entfaltet, die mit zu seinem Aufschwung beigetragen hat.

Kritik an der Konzeption des interkulturellen Dialogs und der Projektpraxis

Trotz der vielfaltigen Anstrengungen auf Seiten der drei untersuchten Institutionen bei der Ausarbeitung des
Konzepts wie auch bei der Bestimmung von ,best-practices” in der konkreten Dialogpraxis gilt es aus wissen-
schaftlicher Sicht auf bestehende Defizite hinzuweisen.

Zu nennen ist diesbeziiglich insbesondere die Beobachtung, dass zentrale Begrifflichkeiten wie ,Kultur® oder
LZivilisation“ oftmals nur wenig kritisch reflektiert werden. Die Vorstellung von Kulturen als mehr oder minder
statischen und klar voneinander unterscheidbaren sozialen Entitaten, wie es das Konzept des interkulturellen
Dialogs oftmals impliziert, ist - gerade dies gerdt oftmals in Vergessenheit - jedoch lediglich ein gedankliches
Konstrukt und zugleich eine oftmals gefahrliche Reduktion der tatsachlichen gesellschaftlichen Heterogenitat.

Zudem ist mit dem Ausgreifen des Konzepts des interkulturellen Dialogs allgemein eine Uberbetonung kulturel-
ler Faktoren zu beobachten. Alles erscheint derzeit ,kulturell“ und wird als ,kulturell bedingt® interpretiert. Dass
Identitdten nicht ausschliesslich kulturell gepragt, sondern von zahlreichen anderen Faktoren massgeblich mit
beeinflusst werden und so genannte Kulturkonflikte oftmals lediglich Ergebnis einer ,Kulturalisierung beste-
hender sozialer, politischer oder wirtschaftlicher Widerspriiche und Konfliktlinien sind, wird dabei oftmals iiber-
sehen. Die starke Fokussierung auf ,Kultur® hat schliesslich auch mit dazu beigetragen, dass an das Konzept des
interkulturellen Dialog hdufig tiberhohte Erwartungen gerichtet werden. Betrachtet man die unterschiedlichen
Herausforderungen, in denen der interkulturelle Dialog als vielversprechendes Instrument diskutiert wird, so
scheint der interkulturelle Dialog mittlerweile einem politischen Allheilmittel gleich. Ein realistischerer Blick
sowohl auf die tatsdchlichen gesellschaftlichen Widerspriiche und Konfliktlinien wie auch auf das Potential des
Konzepts erscheint, so eine der zentralen Aussagen der Studie, tiberaus angebracht.

Konzeptionelle Defizite bestehen des weiteren bezliglich der Frage der Auswahl der Dialogpartner. Wie kann der
Anspruch auf kulturelle Reprasentation legitimiert werden? Wer kann fiir sich behaupten, fiir eine Kultur zu
sprechen und wer wird dadurch reprasentiert? Fragen, die gerade in der Dialogpraxis als dusserst zentral zu
bewerten sind.

Auch die praktizierte Dialogpraxis der untersuchten Institutionen muss, so ein weiteres Ergebnis der Studie,
kritisch hinterfragt werden. Ungeachtet der zahlreichen aus der Zivilgesellschaft erwachsenden Projekte des
interkulturellen Dialogs scheint es, dass viele Dialogprojekte die angestrebten Zielgruppen nur selten erreichen.
In gleichem Masse scheint dies auch fiir das Ziel der Sensibilisierung der so genannten breiten Beviolkerung
etwa durch das im Jahr 2008 durchgefiihrte ,Europdische Jahr des Interkulturellen Dialogs®, zuzutreffen. Dies
mag aus der meist verfolgten ,top-down“-Strategie wie auch aus der konkreten Umsetzung in Kulturprojekten
resultieren. Auch die Nachhaltigkeit zahlreicher interkultureller Dialogprojekte erscheint nach Auswertung
verschiedener Evaluationsberichte eher fragwiirdig.

Zukunft des interkulturellen Dialogs

Angesichts der zentralen und weitreichenden Politikfelder, in denen der interkulturelle Dialog als politisches
Konzept und Instrument diskutiert wird, ist davon auszugehen, dass dem interkulturellen Dialog auch in Zu-
kunft grosse Bedeutung zukommen wird. Die derzeit vielerorts feststellbare vermehrte Betonung kultureller
Unterschiede, kultureller Traditionen und kultureller Zuordnungen, die zunehmende Existenz kultureller Stereo-
typen oder gar kultureller Feindbilder wie auch die vermehrt geflihrten offentlichen Debatten tiber kulturelle
und religiose Symbole bestatigen dies nach Ansicht des Verfassers der Studie. Eine weitere Forderung des inter-
kulturellen Dialogs wie auch eine starkere wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Konzept und seinen
Potentialen erscheint aus diesem Grund geradezu als politische Notwendigkeit. Dies insbesondere, wenn wenn
der Enttduschung tiber einen wirkungslosen interkulturellen Dialog und einer zu beflirchtenden Abwendung von
dem Konzept vorgebeugt werden soll.



1 Einleitung

Dialogues between cultures and peoples has never been needed more urgently than it is today.
(Romano Prodi 2004)

Dem ,interkulturellen Dialog“ wird derzeit sowohl in Europa als auch tiber die Grenzen Europas hinaus viel
Aufmerksamkeit zuteil und zugleich grosses Potential zugesprochen. Dies von den vielfaltigsten Akteuren und
Institutionen, auf den verschiedensten politischen Ebenen wie auch im Kontext der unterschiedlichsten politi-
schen Themenfelder und Aufgabengebiete. Auf (national)staatlicher Ebene etwa gilt der interkulturelle Dialog
vermehrt als viel versprechendes Konzept und Instrument im Kontext zentraler gesellschaftspolitischer Heraus-
forderungen, wie u.a. ,Migration“, ,multikulturelle Gesellschaften®, ,Integration, ,Rassismus® und ,soziale
Kohéasion® und wird vor diesem Hintergrund von den unterschiedlichsten zivilgesellschaftlichen wie auch staat-
lichen Akteuren eingefordert und projektiert. Auf europdischer Ebene wiederum wird der interkulturelle Dialog
u.a. im Kontext der Frage einer ,europdischen Identitat“ und ,kulturellen Diversitat” innerhalb der Grenzen der
Europdischen Union propagiert und in zahlreichen gross angelegten Projekten, wie u.a. dem ,European Year of
Intercultural Dialogue® (2008) praktiziert und in die europdischen Staaten und Gesellschaften verbreitet.
Zugleich wird das Konzept des interkulturellen Dialogs vermehrt auch tber die Grenzen Europas hinausgetragen
(u.a. durch die Europdische Union im Kontext des so genannten Barcelona-Prozesses oder etwa durch den Euro-
parat mittels des so genannten ,Weissbuches zum Interkulturellen Dialog“) und hat sich somit nicht nur zu
einem Instrument europdischer Innen-, sondern auch Aussenpolitik entwickelt. Und damit nicht genug: Betrach-
tet man die politischen Debatten iiber ,internationalen Terrorismus* und Fragen der LKonfliktpravention“, ,Kon-
fliktbewaltigung®, ,Reconciliation® und ,Friedenskonsolidierung®, in die der interkulturelle Dialog als Konzept
und Strategie Eingang gefunden hat, so wird dartiber hinaus deutlich, dass dem Konzept des interkulturellen
Dialogs auch als sicherheitspolitisches Instrument auf globaler Ebene grosse Bedeutung beigemessen wird.

Kurzum: Das Konzept des interkulturellen Dialogs hat sich insbesondere im Verlauf der letzten Jahre zu einem
von den vielfaltigsten Protagonisten (Akteure aus der Zivilgesellschaft, staatliche Institutionen, internationale
Organisationen, suprastaatliche Akteure) vertretenen und mit grossen Erwartungen und Hoffnungen verbunde-
nen politischen Konzept und Instrument entwickelt.

Zugleich macht sich jedoch sowohl in Wissenschaft als auch politischer Praxis Erniichterung breit und es muss
konstatiert werden, ,dass spatestens seit dem 11. September 2001 interkulturelle und interreligiose Dialoginitia-
tiven zwar wie Pilze aus dem Boden schossen, heute aber eine deutliche Frustration zu spiiren ist und die Frage
im Raum steht, ob diese eigentlich der Mithe wert waren“ (Klinkhammer/Satilmis 2008: 1). Darlber hinaus sind
mit dem Konzept des interkulturellen Dialogs noch immer zahlreiche zentrale Fragen verbunden, die zum einen
das Konzept selbst, wie zum andern die praktische Umsetzung des Konzeptes betreffen. Was verstehen die in
diesem Bereich titigen Akteure unter interkulturellem Dialog? Wie unterscheidet sich der interkulturelle Dialog
vom ebenso postulierten ,Dialog der Zivilisationen®, dem ,interreligiosen Dialog” oder anderen existierenden
Dialogkonzepten? Was sollen die Inhalte eines interkulturellen Dialogs sein? Wer sind die geeigneten politischen
Akteure auf dem Feld des interkulturellen Dialogs? Wer sind die Partner, die in einen interkulturellen Dialog
treten sollen? Was die mit dem interkulturellen Dialog verfolgten Ziele? Welche Rahmenbedingungen sind die
Voraussetzungen des interkulturellen Dialogs? Wie lassen sich ,best practices“ des interkulturellen Dialogs
definieren, wie gar messen?

Ziel der vorliegenden Studie ist vor diesem Hintergrund die wissenschaftliche Bestandsaufnahme des interkulturel-
len Dialogs auf Ebene der Europdischen Union, des Europarates (zweifellos derzeit die beiden grossten und aktivs-
ten europdischen Akteure auf dem Feld des interkulturellen Dialogs) und der United Nations Educational, Scientific
and Cultural Organization (UNESCO). Vergleichend untersucht werden dabei auf konzeptioneller Ebene.

1. die dusseren und inneren Rahmenbedingungen, die dazu beigetragen haben, dass sich die fiir die Studie
ausgewahlten Akteure das Konzept des interkulturellen Dialogs zu eigen machten, diesen seit geraumer
Zeit forciert propagieren und in den verschiedensten Projekten umsetzen und implementieren,

' Gemeint ist damit in den meisten Féllen ,islamisch legitimierter Terrorismus®.



2. das jeweilige Begriffsverstandnis
3. die von den Akteuren verfolgten Konzepte des interkulturellen Dialogs

4. wie auch die Reichweite der durch die verschiedenen Akteure vertretenen Konzepte.

Dariiber hinaus gilt ein weiteres forschungsleitendes Interesse der konkreten politischen Praxis des interkultu-
rellen Dialogs, also der Umsetzung der jeweiligen Konzepte durch die ausgewdhlten Organisationen. Verglei-
chend dargestellt und untersucht werden dabei u.a.

1. die verschiedenen Formen der realisierten Projekte

2. die einer Beurteilung der Projekte zu Grunde liegenden Evaluierungskriterien wie auch die jeweiligen
Evaluierungsergebnisse

3. und somit die Frage nach den ,best practices” des interkulturellen Dialogs.

Dementsprechend ist die Arbeit wie folgt gegliedert: Teil 2 der Studie diskutiert skizzenartig zentrale Begriffe
aus dem weiten Feld des interkulturellen-Dialogs, umreisst die mit diesen Begrifflichkeiten verbundenen Prob-
leme und grenzt die Begriffe so weit als moglich voneinander ab. Die bestehende sprachliche und begriffliche
Verwirrung soll dadurch ein wenig gemildert werden. Teil 3 der Arbeit zeichnet dann die Geschichte der Aneig-
nung des Konzepts durch den Europarat, die Europdische Union und die UNESCO nach. Zundchst werden in
einem ersten Schritt jene politischen und gesellschaftlichen Entwicklungen aufgezeigt, die dem forcierten
Gebrauch des Konzepts vorausgingen und auf die mit dem Konzept des interkulturellen Dialogs reagiert wird.
Dies geschieht in Ubereinstimmung mit Dieter Senghaas, der zu Recht darauf hinweist, dass offentlich wirksam
gewordene Begriffe immer auch ,reale Sachverhalte“ widerspiegeln (vgl. dazu Senghaas 2004: 2). In einem zwei-
ten Schritt wird dann der Prozess der Konzeptionalisierung des interkulturellen Dialogs durch die jeweiligen
Organisationen herausgearbeitet. Anhand ausgewdhlter Dokumente und Initiativen wird erdrtert, in welchem
Kontext das Konzept des interkulturellen Dialogs Eingang in die Organisationen fand, welches Begriffsverstand-
nis dem Konzept jeweils zu Grunde gelegt wurde und welche politischen Erwartungen und Ziele mit dem Kon-
zept verfolgt wurden und werden. Das Kapitel schliesst mit kritischen Anmerkungen zu den diskutierten Kon-
zepten des interkulturellen Dialogs ab. Teil 4 der Arbeit stellt in einem ersten Schritt exemplarisch verschiedene
Projekte vor, die von den untersuchten Organisationen in den letzten Jahren unter dem Banner des interkulturel-
len Dialogs durchgefiihrt wurden. Es wird u.a. herausgearbeitet, welche Zielsetzungen die Projekte verfolgten
und welche Zielgruppen durch die Projekte erreicht werden sollten. Dartiber hinaus geht das Kapitel der Frage
nach den erzielten Ergebnissen dieser Projekte nach. In einem zweiten Schritt wird dann die insbesondere fiir
die politische Praxis relevante Frage der Evaluation interkultureller Dialogprojekte diskutiert. Im Mittelpunkt
dieser Ausfiihrungen steht dabei der Versuch, spezifische Bewertungskriterien fur die Evaluation interkulturel-
ler Dialogprojekte zu skizzieren. Das Kapitel wird mit kritischen Anmerkungen zu den dargestellten Projekten
abgeschlossen. Teil 5 restimiert die zentralen Ergebnisse der Studie, zeigt wissenschaftliche Defizite auf und
skizziert vor diesem Hintergrund den nach Ansicht des Verfassers dieser Studie bestehenden wissenschaftspoli-
tischen Handlungsbedarf.

Die Ergebnisse der vorliegenden Kurzstudie, die am Zentrum Religionsforschung an der Universitit Luzern
entstand, basieren zum Uberwiegenden Teil auf der systematischen Auswertung von Primarquellen (offizielle
Dokumente der untersuchten Organisationen und Reden relevanter Vertreter der Organisationen) und verschie-
dener Sekundarquellen. Dartiber hinaus wurden als Leitfadeninterviews konzipierte Gesprache mit Vertreterin-
nen und Vertretern der jeweiligen Organisationen gefiihrt, deren Ergebnisse mit in die Arbeit einflossen.” Die
Realisierung der Studie ware nicht moglich gewesen ohne die finanzielle Forderung des Projekts durch das
Staatssekretariat fiir Bildung und Forschung. Die in der Studie vertretenen Positionen und Analysen sind nichts-
destotrotz die des Verfassers und reprasentieren nicht notwendigerweise die des Auftraggebers. Der besondere

* Interviews wurden u.a. gefiihrt mit: Pavol Kossey, Kabinettsmitglied des EU-Kommissars fiir allgemeine und berufliche Bildung, Kultur

und Jugend; Sana Ouchtati, Mitarbeiterin der Unit C1 - Culture Policy & Intercultural Dialogue der Europédischen Kommission (Directorate
General for Education and Culture); Gabriella Battaini-Dragoni, Generaldirektorin fiir Erziehung, Kultur und Kulturerbe, Jugend und Sport
und Koordinatorin des interkulturellen Dialogs des Europarates; Jeroen Schokkenbroek, Head of the Human Rights Intergovernmental
Programmes Department, Directorate General of Human Rights, Europarat.



Dank des Autors gilt Prof. Martin Baumann (Religionswissenschaftliches Seminar der Universitat Luzern) und
Dr. Andreas Tunger-Zanetti (Zentrum Religionsforschung an der Universitit Luzern), die den Prozess der Entste-
hung dieser Studie mit ihren kritischen Kommentaren begleiteten.

Tempel der Kirche Jesu Christi der Heiligen der Letzten
Tage, Zollikofen

a8
Moschee der Islamischen Kulturstiftung, Genf Gurdwara der Sikh-Stiftung, Langenthal

Auch die vormals von der Religionszugehorigkeit ihrer Einwohner christlich geprigte Schweiz hat sich mittler-
weile zu einer religios vielfaltigen Gesellschaft entwickelt. Dem Dialog wird dabei eine wichtige Rolle fiir das
gegenseitige Kennenlernen und das Zusammenleben zugeschrieben.

Quelle und Bilder: Zentrum Religionsfoschung.Luzern

10



2 Anndherung an den Begriff des interkulturellen Dialogs

Zweifellos erfahrt das Konzept des so genannten interkulturellen Dialogs - und mit ihm andere vergleichbare
Dialogkonzepte - seit geraumer Zeit grosse politische Aufmerksamkeit, so dass der Begriff des Dialogs ,in unse-
rer Zeit in allen gesellschaftlichen Bereichen zu einem dominanten Schlagwort geworden® ist (Miil-
ler/Schmidt/Schiiler 2009: 9). Dessen ungeachtet ist jedoch aus wissenschaftlicher Perspektive festzustellen,
dass es bisher keine einheitliche Definition des Begriffs des interkulturellen Dialogs gibt, sondern lediglich zahl-
reiche variierende Anndherungen an den Begriff existieren (vgl. dazu u.a. Swiss Academy for Development
2002: 5) und zudem andere Begriffe, wie etwa der Begriff des ,Dialogs zwischen Zivilisationen“ oder der ,inter-
religiose Dialog“ synonym oder zumindest einander erganzend gebraucht werden. Was aber sind nun die
Grundzlge des interkulturellen Dialogs? Wie wird interkultureller Dialog definiert? Und was unterscheidet den
interkulturellen Dialog von den anderen derzeit propagierten Formen des Dialogs zwischen unterschiedlichen
Gesellschaftsgruppen, wie etwa dem ,interreligiosen Dialog“ oder dem ,Dialog zwischen den Zivilisationen“?

2.1 Dialog als Form der sozialen Interaktion mit besonderen Regeln

Aus soziologischer Perspektive betrachtet ist Dialog grundsitzlich eine Form des ,sozialen Handelns*’ oder der
sozialen Interaktion, also ein wechselseitiges, aufeinander bezogenes Handeln zwischen Individuen, Gruppen
oder Organisationen. Die Struktur eines Dialogs zeichnet sich folglich im Kern durch seine ,Wechselseitigkeit*
und ,Aufeinanderbezogenheit* aus. Ganz allgemein wird dabei unter Dialog (griech.: dia-logos') eine von zwei
oder mehreren Personen abwechselnd gefiihrte Rede und Gegenrede verstanden und damit vom Begriff des
Monologs abgegrenzt. Von der Diskussion als weiterer Form der (verbalen) Interaktion unterscheidet sich der
Dialog nach Allman insbesondere aufgrund des dem Dialog zugeschriebenen ,explorativen® Charakters’ (vgl.
Karsten/Kiintzel 2006: 7), wie auch David Bohm in seinen Buch ,On Dialogue“ die begriffliche Unterscheidung
zwischen Dialog und Diskussion u.a. durch die unterschiedlichen Zielsetzungen begriindet:

Discussion is almost like a ping-pong game, where people are batting the ideas back and forth and the object of
the game is to win or to get points for yourself. Possibly you will take up somebody else's ideas to back up your
own - you may agree with some and disagree with others - but the basic point is to win the game. [...] In a dia-
logue, however, nobody is trying to win. (Bohm 1996: 7)

Eine grosse Bedeutung wird dem Dialog als Form der sozialen Interaktion insbesondere im Bereich der Konfliktbe-
arbeitung zugeschrieben. David Bohm, Donald Factor und Peter Garrett etwa verstehen den Dialog als Weg, ,to
explore the roots of the many crises that face humanity today“ (http;//www.dialogueproject.net/bohmarticle.shtml
[29.07.2009]). Und gerade aufgrund des dem Dialog gemeinhin zugeschriebenen explorativen Ziels, ,sich und die
gegenseitigen Standpunkte kennen zu lernen® (Swiss Academy for Development (SAD) 2002: 13), erfahrt der Beg-
riff des Dialogs oftmals eine tiberaus positive Konnotation® und gerat dartiber hinaus zum Gegenentwurf zu jegli-
cher Form der Konfrontation. Dementsprechend wird die Bedeutung des Dialogs als Form der sozialen Interaktion
gerade in der heutigen Zeit immer wieder von den unterschiedlichsten Seiten hervorgehoben. So u.a. durch den
ehemaligen Generalsekretdr der Vereinten Nationen, Kofi Annan, der die Notwendigkeit eines interkulturellen
Dialogs wie folgt begriindet:

Max Weber definiert <<soziales Handeln>> in ,Wirtschaft und Gesellschaft® wie folgt: ,<<Soziales>> Handeln aber soll ein solches
Handeln heiBen, welches seinem von dem oder den Handelnden gemeinten Sinn nach auf das Verhalten anderer bezogen wird und daran
in seinem Ablauf orientiert ist.“ (Weber 1980: 1)

Das Wort ,dia“ bedeutet dabei ,durch®, das Wort ,logos“ ,Wort*“ oder ,die Bedeutung des Wortes*“.

° Allman fasst den Unterschied zwischen Diskussion und Dialog wie folgt: ,Discussion focuses primarily on allowing each person to express
or communicate and thus clarify in their own minds what they think. By contrast, dialogue involves an exploration of why we think what
we do and how this thinking has arisen historically.” (Allman zitiert in Karsten/Kiintzel: 2006: 7).

So etwa bei Bohm/Factor/Garrett: ,Dialogue is a way of observing, collectively, how hidden values and intentions can control our behavior,
and how unnoticed cultural differences can clash without our realizing what is occurring. It can therefore be seen as an arena in which
collective learning takes place and out of which a sense of increased harmony, fellowship and creativity can arise.“ (Bohm/Factor/Garrett
http;//www.dialogueproject.net/bohmarticle.shtml [29.07.2009])

11



Die Notwendigkeit eines Dialogs der Kulturen ist so alt wie die Zivilisation selbst. Aber heute ist diese Notwen-
digkeit dringlicher denn je. Menschen, die ihr Leben in Furcht vor anderen Kulturen verbringen und fir diese
kein Verstandnis haben, neigen eher zu Taten des Hasses, der Gewalt und der Vernichtung gegen einen ver-
meintlichen Feind. Jene, die sich mit den Kulturen der anderen auseinander setzen und im Austausch iiber kul-
turelle Grenzen hinweg etwas iiber sie lernen, werden eher dazu neigen, Vielfalt als Starke anzusehen und als
Geschenk zu schdtzen. (Annan 2001: 11)

Als Teil des Instrumentariums der Konfliktbearbeitung werden dem Dialog spezifische Bedingungen zugeschrie-
ben (vgl. dazu u.a. Swidler 1986, Micksch 2005). Als wichtig erachtet wird diesbezliglich etwa die ,Gleichwer-
tigkeit” und ,Gleichberechtigung” der Dialogpartner. So u.a. von Bohm/Factor/Garrett, die ein hierarchisches
Verhdltnis der Dialogpartner oder gar eine den Dialog kontrollierende Autoritat strikt ausschliessen und
den Dialog unter ,Gleichen“ propagieren:

A Dialogue is essentially a conversation between equals. Any controlling authority, no matter how carefully or
sensitively applied, will tend to hinder and inhibit the free play of thought and the often delicate and subtle feel-
ings that would otherwise be shared. (http;//www.dialogueproject.net/bohmarticle.shtml [29.07.2009])

Ergianzend zur ,Gleichheit der Dialogpartner wird zudem oftmals der Faktor des ,gegenseitigen Vertrauens
unter den jeweiligen Dialogpartnern® als Dialogvoraussetzung hervorgehoben. Micksch fasst dies wie folgt:

Dialoge sind nur dann erfolgreich, wenn zwischen den fiihrenden Personlichkeiten ein Umgang erfolgt, der ande-
re respektiert. Vertrauen ist rascher zerstort als aufgebaut. (Micksch 2005: 89)

Als weitere zentrale Komponente eines Dialogs wird schliesslich das ,Nichtvorhandensein eines Gewinnstrebens
oder Siegeswillens® genannt. So auch von Johan Galtung, der in seinen Ausfithrungen vehement den Wert des
Dialogs als Instrument der Konfliktbearbeitung betont und neben der ,Reziprozitit“ auch die Bereitschaft der in
den Dialog involvierten Akteure, nicht gewinnen oder den oder die anderen tiberzeugen zu wollen, als grundle-
gende Bedingungen eines Dialogs hervorhebt:

Dialogue is the tool used to explore conflict making no effort to 'win' or persuade: it is an ongoing discussion
process in which time, questioning and answering are shared equally. It means being honest, outspoken, tactful,
careful and normal. (Galtung, zitiert nach SAD 2002: 14)

Fasst man die tiberblicksartige Diskussion des Dialogbegriffs im Hinblick auf den Untersuchungsgegenstand der
Studie zusammen, so ldsst sich der Begriff des Dialogs grundlegend wie folgt definieren: Dialog ist eine gleichbe-
rechtigte verbale wie auch nonverbale (etwa durch Kunst oder Musik gefiihrte) Form der sozialen Interaktion
zwischen Individuen, Gruppen oder Organisationen, die darauf abzielt, den oder die anderen Dialogpartner tiber
die eigene Andersartigkeit zu informieren wie sich auch tiber die Andersartigkeit des oder der jeweils Anderen
informieren zu lassen.

2.2 Die Partner des Dialogs als Unterscheidungskriterium?

Wie bereits skizziert, existieren derzeit diverse, miteinander konkurrierende oder sich teilweise erganzende
Dialogbegriffe und Dialogkonzepte, die den Dialog als Form der sozialen Interaktion in den unterschiedlichsten
politischen Themenfeldern postulieren. Gemeinsam ist den verschiedenen Begrifflichkeiten und Konzepten, dass
sie als Dialogpartner meist keine konkret benennbaren Personen, sondern unterschiedlich benannte, vage ge-
fasste, gesellschaftliche Entitaten im Blick haben. Zur Ein- und Abgrenzung der Gesellschaftsgruppen, die ge-
madss den jeweiligen Konzepten in den Dialog treten sollen, dienen dabei verschiedene - teilweise zu Recht kriti-
sierte, weil dusserst diffuse - Konzepte der Gruppenzuordnung.

221 Dialog zwischen Zivilisationen

Eine mogliche Form der Gruppenzuschreibung und damit der Eingrenzung der Dialogpartner verlduft tiber den
Begriff der ,Zivilisationen®, iiber die Konstruktion einer ,zivilisatorischen“ Zugehorigkeit und somit tGber die

12



Definition ,zivilisatorischer” Gemeinsamkeiten oder auch Unterscheidungsmerkmale gesellschaftlicher Grup-
pen. Zu den prominentesten Vertretern des Konzepts des ,dialogue among civilizations“ gehort sicherlich der
ehemalige iranische Staatsprasident Mohammed Khatami, der sich am 21. September 1998 in der 53. Sitzung
der UN-Generalversammlung fur die Institutionalisierung des Dialogs zwischen den Zivilisationen und die
Durchfiihrung eines Jahres des Dialogs zwischen den Zivilisationen aussprach, "replacing hostility and confron-
tation with discourse and understanding" (http;//www.iisd.ca/sd/sdter/ymbvol108num1e.html [21.07.2009]).
Eine Initiative, die international auf grosse Beachtung und Zustimmung stiess und am 4. November 1998 in
einer Resolution (GA/RES/53/22) der UN-Generalversammlung ihren Niederschlag fand, in der das Jahr 2001
zum ,Jahr der Vereinten Nationen des Dialogs zwischen den Zivilisationen®” erklart wurde (vgl. dazu u.a. Sil-
vestri 2007). Unter Verweis auf die in der UN-Charta verankerten Ziele und Prinzipien wird dem Dialog zwi-
schen den Zivilisationen in der Resolution die Aufgabe zugeschrieben, ,to reach understanding, remove threats
to peace and strengthen interaction and exchange among civilizations“ (GA/RES/53/22).

Aus wissenschaftlicher Perspektive ist diesbeziiglich jedoch zu hinterfragen, was als Zivilisationen denn konkret
zu verstehen, wie die eine Zivilisation von einer anderen zu unterscheiden sei und wie tauglich der Begriff der
Zivilisationen sich in einem Dialogkonzept erweisen kann. So erweist sich eine analytische Trennung des Beg-
riffs der Zivilisation vom Begriff der Kultur schon deshalb als schwierig, da der englische Begriff ,civilizations®
oftmals mit ,Kulturen® iibersetzt wird. Kritisiert wird am Konzept des Dialogs zwischen Zivilisationen dartiber
hinaus, dass mit dem Zivilisationsbegriff ,reale“ gesellschaftliche Einheiten und Sinnzusammenhénge nicht
abgebildet, sondern vielmehr konstruiert werden. Zudem wenden die Kritiker zu Recht ein, dass mit der Kon-
struktion dieser Einheiten und Sinnzusammenhénge der Blick auf die tatsdachliche Pluralitdt und Heterogenitdt
verstellt wird und somit gerade wichtige binnendifferenzierende Unterscheidungsmerkmale verschleiert werden.

Blickt man wiederum in die politische Praxis, so ldsst sich feststellen, dass dem englischen Begriff der ,civiliza-
tions“ von seinen Protagonisten oftmals der Begriff der ,cultures® ergdnzend zur Seite gestellt wird (,,dialogue
among cultures and civilizations®) und/oder der Faktor Religion als Unterscheidungsmerkmal angefiihrt wird. In
seiner Rede zum ,Round-Table: Dialogue among Civilizations” am 5. September 2000 in New York unternimmt
Khatami den Versuch einer ,Zivilisationseingrenzung“ und betont dabei die Bedeutung der Religion als mogli-
ches Einheit stiftendes Merkmal einer Zivilisation. Zur ,islamischen Zivilisation® dussert er sich dementspre-
chend wie folgt:

The essential unity of the Islamic civilization stems from the unique call that reached all Islamic peoples and na-
tions. Its plurality derives from the diversity of responses evoked after Islam reached various nations.
(http;//www.unesco.org/dialogue/en/khatami.htm [21.07.2009])

2.2.2 Dialog zwischen Religionen

Ein weiteres, dusserst prominentes und oftmals sowohl im Kontext des interkulturellen Dialogs wie auch im
Kontext des Dialogs zwischen den Zivilisationen ergdnzend genanntes Dialogkonzept ist das des ,interreligiosen
Dialogs® oder des ,Dialogs zwischen Religionen®. Hier verlduft die Zuordnung zu einer Gesellschaftsgruppe und
damit die Benennung der Dialogpartner tiber das Merkmal der Zugehdrigkeit zu einer spezifischen Religion. In
den Dialog treten sollen dementsprechend Buddhisten, Christen, Hindus, Juden, Muslime, etc.. Formuliertes Ziel
ist dabei der gegenseitige Austausch tber die jeweiligen Religionen:

Simply stated, inter-religious dialogue involves people meeting and getting to know their different religious tradi-
tions. (Brajovic 2006: 186)

Seinen besonderen Stellenwert als Dialogkonzept erhélt der interreligiose Dialog zum einen aufgrund der Bedeu-
tung, die der Religion von verschiedenen Seiten weltweit als Konfliktursache oder zumindest als konfliktver-
scharfender Faktor und damit einhergehend im Rahmen eines weltweiten ,peace-building“ zugeschrieben wird:

Kein Friede unter den Nationen ohne einen Frieden unter Religionen, kein Weltfriede ohne Religionsfrieden! (Kiing
1993: 25; Hervorhebung im Original)

’ engl.: ,United Nations Year of Dialogue among Civilizations*

13



Zum andern wird dem interreligiosen Dialog aufgrund der grundsatzlichen Bedeutung von Religion als gesell-
schaftlicher und kultureller Faktor ein wichtiger Stellenwert beigemessen. So fasst Gritt Klinkhammer die Ver-
flechtungen zwischen den Bereichen Religion, Gesellschaft und Kultur und damit die gesellschaftspolitische
Bedeutung von Religion wie folgt zusammen:

Religion ist ein Teil von Kultur und Gesellschaft. Religion pragt Kultur und Gesellschaft und wird von Kultur und
Gesellschaft geprégt. [...] Religion interpretiert und integriert alltdgliche Erfahrungen in ein z.T. loses System von
transzendenten Wahrheiten und Handlungsorientierungen. Religion ist zu verstehen als ein Pool von Sinn- und
Handlungspréferenzen eines Einzelnen oder einer Gruppe, und schlieBt Rituale und Glaubenswahrheiten, Autori-
tats- und Ordnungsvorstellungen sowie Gesellungsformen und emotionale wie dsthetische Praferenzbildungen
mit ein. (Klinkhammer 2008: 26).

223 Dialog zwischen Kulturen

Das im Rahmen dieser Studie diskutierte Dialogkonzept ist das des interkulturellen Dialogs, oftmals auch ,trans-
cultural dialogue” oder ,cross-cultural dialogue” genannt. Es wird seit geraumer Zeit von etlichen Akteuren auf
allen politischen Ebenen und in vielen gesellschaftlichen Bereichen propagiert und seine Hochkonjunktur hat
mit dazu gefiihrt, dass auch dem Begriff der Kultur erneut wachsende Aufmerksamkeit entgegengebracht wird.
Dies, obwohl der Begriff der Kultur ebenso wie der Begriff der Zivilisation aus wissenschaftlicher Perspektive
sowohl hinsichtlich seines Inhalts als auch hinsichtlich seiner Tragweite und Konsequenzen ein dusserst um-
strittener Begriff ist. Nassehi bezeichnet den Begriff der Kultur gar als ,Un-Begriff*:

“Kultur® ist ein Un-Begriff, weil sich letztlich nichts identifizieren ldsst, was nicht Kultur ist. (Nassehi 2006: 1)

Nichtsdestotrotz existieren etliche Versuche, den Begriff der Kultur zu definieren und mittels Definitionskrite-
rien verschiedene Kulturen voneinander zu unterscheiden - auch als mogliche Dialogpartner. Nahert man sich
dem Begriff etwa aus soziologischer Perspektive, so kann unter Kultur ,die raum-zeitlich eingrenzbare Gesamt-
heit gemeinsamer materieller und ideeller Hervorbringungen, internalisierter Werte und Sinndeutungen sowie
institutionalisierter Lebensformen von Menschen® (Klein 2003: 198) verstanden werden und folglich verschie-
dene Kulturen voneinander abgegrenzt werden. Auch die UNESCO geht in ihrer Definition des Kulturbegriffs
von verschiedenen, ,unverwechselbaren“ Kulturmerkmalen aus:

Reaffirming that culture should be regarded as the set of distinctive spiritual, material, intellectual and emotional
features of society or a social group, and that it encompasses, in addition to art and literature, lifestyles, ways of

living together, value systems, traditions and beliefs (Universal Declaration on Cultural Diversity, Hervorhebung
im Original)

Somit wird mittels Kultur auch Identitét gestiftet und zugleich Gruppenzugehorigkeit konstruiert. Ein Prozess,
der gesellschaftspolitisch weitreichende Folgen mit sich bringt. Denn mit dem Moment der Identitdtsstiftung und
der Zuordnung zu einer Gruppe geht unweigerlich zugleich das Moment der Abgrenzung von einer anderen
Gruppe einher. Das Einende wird folglich zugleich zum Trennenden und somit zum ,Teil des Problems* selbst:

Culture is, in other words, not only part of our identity, but also part of our problem. It remains the primary
source of our identity, and the primary source of our marginalisation of others which it constantly reproduces and
reaffirms. (Karsten/Kiintzel 2006: 5)

Vergleicht man die verschiedenen Definitionen des interkulturellen Dialogs, so kann schliesslich festgestellt
werden, dass das, was unter dem Begriff des interkulturellen Dialogs gefasst wird, iberaus weit ist. Eine Studie
des European Institute for Comparative Cultural Research (ERICarts)’ zum interkulturellen Dialog in Europa
kommt diesbeziiglich zu folgendem Ergebnis:

*  Zur Selbstdarstellung des European Institute for Comparative Cultural Research siehe http;//www.ericarts.org.

14



Die vorliegende Studie belegt, dass Interkultureller Dialog in Europa konzeptionell auf sehr unterschiedliche
Weise verstanden wird und dass es fiir seine Verwirklichung keinen einheitlichen Ansatz gibt. (ERICarts 2008c:
12).

2.3 /wischenfazit

Betrachtet man nun die oben skizzierten Dialogkonzepte, so lassen sich an dieser Stelle folgende Punkte zu-
sammenfassen: Deutlich ist, dass mit den jeweiligen Dialogkonzepten gesellschaftliche Ziele verfolgt werden und
zugleich tiberaus hohe Erwartungen verbunden sind. Denn Ziel ist es jeweils, entlang der Grenzen des definier-
ten ,Gleichseins® und ,Andersseins®’ und damit zugleich entlang akuter oder potentieller Kon-
flikt(austragungs)linien, den Dialog als Form der sozialen Interaktion zu propagieren, um, wie Nassehi formu-
liert, ,Ausgleich und Verstandigung oder wenigstens eine Entdramatisierung des Trennenden® zu erreichen
(Nassehi 2006: 1). Dabei gerét jedoch gerade in der politischen Praxis oftmals in Vergessenheit, dass die jeweili-
gen Begriffe lediglich Konstrukte sind, wie es sich auch bei bei den jeweiligen Zuordnungen und Zuweisungen
lediglich um Konstruktionen und eben nicht um Realitdten handelt. Klar abgrenzbare ,Kulturen® oder ,Zivilisati-
onen“ gibt es nicht, wir denken lediglich in diesen Kategorien und reduzieren damit zugleich die Komplexitat
der Welt.

Und wenn das Phdanomen der (Wieder)Entdeckung der ,eigenen Kultur oder der ,eigenen® Zivilisation oder der
Leigenen® religiosen Zugehorigkeit oftmals als Reaktion auf einen fortschreitenden Globalisierungsprozess be-
schrieben wird, so tragt doch wiederum gerade dieser Prozess etwa in Form von zunehmenden Migrationshewe-
gungen mit dazu bei, dass es immer schwieriger wird, analytisch sinnvolle kulturelle oder zivilisatorische Zu-
ordnungen vorzunehmen. Religionen etwa sind in sich heterogen und multikulturell, Kulturen multireligios,
Zivilisationen interkulturell und zugleich religionsiibergreifend, usw. Dies gilt grundsatzlich fiir gesellschaftliche
Gruppen wie auch fiir Individuen, die durchaus etwa verschiedene kulturelle oder zivilisatorische Zuschreibun-
gen in sich einen kdnnen.

Festzuhalten gilt es dartiber hinaus, dass mit der Fokussierung auf Religion, Zivilisation oder Kultur als Linien des
L~Andersseins® und der Abgrenzung oftmals gerade diejenigen Linien kaschiert werden, die tatsdchlich trennend
zwischen Gesellschaftsgruppen verlaufen und zahlreichen Konflikten ursachlich zu Grunde liegen.10 Wenn ,Kultu-
ren”, ,Zivilisationen“ oder ,Religionen® einander konfliktiv gegentiber stehen, dann tun sie dies (meist) nicht auf-
grund ihrer unterschiedlichen religiosen, kulturellen oder zivilisatorischen Zuschreibungen, sondern aufgrund der
Tatsache, dass das konfliktiv zwischen ihnen Stehende oftmals vor dem Hintergrund der jeweiligen religiosen,
kulturellen oder zivilisatorischen Zugehdorigkeit interpretiert, artikuliert und begrtindet wird. Folglich sollten auch
in einem Dialog zwischen Religionen, Kulturen oder Zivilisationen nicht die Unterschiede zwischen den jeweiligen
Zuschreibungen, sondern insbesondere die Bedeutung der jeweiligen ,kulturellen®, religiosen“ oder ,zivilisatori-
schen® Herkunft fiir die Interpretation der eigentlichen Konfliktursachen im Vordergrund stehen.

’ Andere Religion, andere Zivilisation, andere Kultur.

" Beispielsweise tkonomische und soziale Disparititen oder politische oder ideologische Konflikte.

15



3 Geschichte des Konzepts des interkulturellen Dialogs auf Ebenedes
Europarats, der Européischen Union und der UNESCO

3.1 Ein ,neues” Konzept fiir eine ,neue” Welt? Externe Rahmenbedingungen fiir das
Konzept des interkulturellen Dialogs

Im folgenden Kapitel sollen nun in Anlehnung an Senghaas diejenigen ,,neuen” gesellschaftlichen und politi-
schen Dynamiken, Entwicklungen und Strukturen herausgearbeitet werden, die mit dazu beigetragen haben,
dass das Konzept des interkulturellen Dialogs seit geraumer Zeit von zahlreichen Akteuren als Konzept und
Strategie aufgegriffen, kontinuierlich fortentwickelt, vermehrt propagiert und zugleich forciert umgesetzt wird.
Dabei wird mit Senghaas davon ausgegangen, dass das Konzept des interkulturellen Dialogs reale gesellschaftli-
che Dynamiken und Entwicklungen reflektiert und von seinen Protagonisten wiederum als Antwort auf neue
politische Herausforderungen wahrgenommen wird (vgl. Senghaas 2004: 2). Was aber sind nun die neuen Dy-
namiken, Strukturen und Entwicklungen, in deren Kontext der interkulturelle Dialog propagiert wird und auf die
das Konzept des interkulturellen Dialogs eine addquate Reaktion darstellen soll? Was hat sich in den vergange-
nen 15 bis 20 Jahren verdndert, so dass, wie es die vormalige EU-Kommissarin fur externe Beziehungen und
europdische Nachbarschaftspolitik, Benita Ferrero-Waldner, betonte, die Notwendigkeit, Kooperation zu starken
und Verstindnis zwischen Volkern, Kulturen und Glaubensrichtungen zu vertiefen, nie so gross war wie heute?""
Wie also unterscheidet sich die neue Welt von der alten?

3.1.1 Das Ende des Ost-West-Konflikts und das Paradigma des Kampfes derKulturen

Als eine der bedeutendsten globa-
len Entwicklungen der vergange-
nen Jahrzehnte ist in diesem Zu-
sammenhang sicherlich der Zerfall
der UdSSR und das damit einher-
gehende Ende des ,,Ost-West-
Konflikts“ zu nennen. Denn das
Ende der Jahrzehnte wahrenden
globalen Ost-West-Konfrontation
stellte in vielerlei Hinsicht einen
bedeutenden weltgeschichtlichen
Einschnitt dar: ein grosser Teil
Europas erfuhr eine (teilweise von
kriegerischen Auseinandersetzun-
gen begleitete) staatliche Neuglie-

Nach dem Wegfall des Ost-West-Gegensatzes prigte der US-Amerikanischer Wissenschaft- derung; Feindbilder verschwanden;
ler S. Huntington den viel beachtenden und teilweise heftig kritisierten Begriff des ,Kamp- bestehende Sicherheitspolitiken,
fes der Kulturen® als neue Trennlinie der weltweiter Polarisierung Militarstrategien und -biindnisse

wurden obsolet und mussten radi-
kal tiberdacht werden; die liberale Marktwirtschaft entwickelte sich zum mehr oder minder konkurrenzlosen
globalen Modell etc. Und schliesslich machte der Wegfall des Systemantagonismus auch den Weg frei fiir eine
Lgeistige” Neugestaltung der Welt. War der Blick auf die Welt bis zur Auflosung der UdSSR insbesondere be-
stimmt durch den Ost-West-Gegensatz'”, so harrte die ihrer alten bipolaren Ordnungsstrukturen unvermittelt
beraubte ,neue Welt“ nun einer neuen ,geistigen“ Ordnung und Aufteilung. An die Stelle des strukturierenden
Ost-West-Gegensatzes und des ,Kalten Krieges® trat als Paradigma der internationalen Beziehungen alsbald der

""" The need to enhance cooperation and deepen understanding between peoples, cultures and faiths has never been more important.

(Benita Ferrero-Waldner, Briissel, 27 Mérz 2000)

" So wurden beispielsweise zahlreiche Kriege und bewaffnete Konflikte in der so genannten Dritten Welt als , Stellvertreterkriege® im Ost-
West-Konflikt beschrieben.

16



,Kampf der Kulturen®, so der Titel der deutschen Ubersetzung von Samuel P. Huntingtons13 ,Clash of civilizati-
ons“." Das Huntingtonsche Paradigma der entlang kultureller Linien polarisierten Welt wurde von vielen begeis-
tert aufgenommen, stiess aber in Politik und Wissenschaft auch auf vehemente Kritik."” Der interkulturelle Dia-

log wurde dem Kampf der Kulturen als Alternative entgegengestellt und von zahlreichen Akteuren postuliert:

The aim of ICD [Intercultural Dialogue] is to move away from and counter this polarised world view. With its em-
phasis on moving beyond narrow views and fundamentalism through positive dialogue between different cultures, it
can be seen as a direct response to the notion of a “clash of civilisations. (Silvestri 2007)

Zu den internationalen Organisationen, die sich vom Konzept des ,clash of civilizations“ demonstrativ distan-
zierten und der Huntingtonschen Perspektive auf die Welt den interkulturellen Dialog als alternatives Konzept
entgegenstellten, gehort auch der Europarat, der sich - der kulturellen Vielfalt Europas bewusst und diese stets
auch betonend - wie folgt zu Huntington positionierte:

The Council of Europe rejects the idea of a clash of civilisations and expresses its conviction that, on the contrary,
increased commitment to cultural co-operation - in the broad sense of the term - and intercultural dialogue will
benefit peace and international stability in the long term. (Preparing the "White Paper on intercultural dialogue” of
the Council of Europe Consultation document)

Deutlich bringt dies auch Gabriella Battaini-Dragoni, die Generaldirektorin fiir Erziehung, Kultur und Kulturerbe,
Jugend und Sport sowie Koordinatorin des interkulturellen Dialogs des Europarates im Interview zum Ausdruck:

The idea is more that as societies we are faced altogether with different crisis and we need to understand each other
and to respect each other in order to become partners that can together fight against these different crisis. I consider
the Huntington thesis as far as I am concerned totally obsoleted, disrupted, not useful at all. It doesn't bring any-
thing, on the opposite, it increases the polarization and it's really very dangerous. So I'm interested on the totally dif-
ferent approach, the opposite approach of seeing in other peoples, societies civilizations what are the positive ele-
ments, creative elements, innovative elements that can help us as a whole to fight certain difficult situations. [...] I
want to use intercultural dialogue to rebuild a social trust. This is really the key. (Interview 06.07.09)

Auch aus Kreisen der EU wurde deutliche Kritik am Konzept des ,clash of civilizations® laut. Schon Mitte der
90er Jahre - also nur kurz nach Erscheinen des ersten Artikels Huntingtons zum ,,clash of civilizations“ - orga-
nisierte die Forward Studies Unit (FSU) der Europdischen Kommission mehrere Konferenzen mit dem Ziel, die
Auswirkungen des Faktors Religion in Europa zu untersuchen und zugleich ein alternatives Paradigma zum
sclash of civilizations® zu entwickeln (vgl. Silvestri 2005: 392). Dartiber hinaus distanzierte man sich immer
wieder deutlich vom Huntingtonschen Paradigma. So dusserte sich beispielsweise Benita Ferrero-Waldner in
einer Rede am 27. Mérz 2006 wie folgt:

[ say “so-called” because this term is a misnomer. What we are facing today is not a clash of civilisations but a clash
of ignorance. (http;//www.europa-eu-un.org/articles/en/article_5845_en.htm; 07.10.2009)

3.1.2 Staatszerfall in Jugoslawien und Jugoslawienkriege

Auch der Zerfall des jugoslawischen Staates'® und das Ausmass der diesen Staatszerfall begleitenden ,Jugosla-
wienkriege“ konnen als wichtige Entwicklungen und Impulsgeber fiir die ,Entdeckung® und den regen Gebrauch

S

Samuel P. Huntington war u.a. Leiter des John M. Olin Institute for Strategic Studies der Harvard University und Berater des US-
Aussenministeriums.

Die darin vertretene Kernthese lautet schlicht, dass die internationale Politik des 21. Jahrhunderts nicht mehr von Auseinandersetzungen
politischer, ideologischer und wirtschaftlicher Natur, sondern von Konflikten zwischen Angehorigen verschiedener Kulturkreise und
Zivilisationen bestimmt wird. Und obwohl Huntington davon ausgeht, dass Kulturkrise dynamischer Natur sind, unscharfe Grenzen
aufweisen und sich weiterentwickeln, unternimmt er in seinen Ausfiihrungen den Versuch, Kulturkreise zu unterscheiden und zu
definieren. Folgende Kulturkreise benennt er dabei: sinisch, japanisch, hinduistisch, islamisch, slawisch, orthodox und westlich. Dariiber
hinaus sieht er Méglichkeiten der Entwicklung eines lateinamerikanischen und eines afrikanischen Kulturkreises. Im Zentrum der
Huntingtonschen konzeptionellen Neuordnung der Welt steht dabei inshesondere der Zusammenprall einer westlichen und einer
islamischen Zivilisation (vgl. Huntington 1993a, 1993b, 2002).

Stellvertretend fiir viele Kritiken aus der Wissenschaft sei hier auf Miiller 1998 oder Riesebrodt 2001 verwiesen.
Zum Zerfall Jugoslawiens siehe u.a. Imbusch 2006.

&

=

17



des Konzepts des interkulturellen Dialogs auf politischer Gestaltungsebene in Europa angesehen werden. Denn
der Ausbruch der Auseinandersetzungen im Jahr 1991, die Eskalation zum Krieg mitten in Europa wie auch
insbesondere die problematische Beilegung des Konflikts riickten abrupt Problemfelder in den Blickpunkt gera-
de auch europaischer ,Innenpolitik®, die im tber lange Zeit weitestgehend pazifizierten Europa selbst nur noch
wenig Brisanz aufgewiesen hatten: die Fragen des Minderheitenschutzes, der Konfliktverhiitung und -
pravention, der Konfliktbeilegung und der Versohnung im Anschluss an einen bewaffneten Konflikt. Zwischen
dem kriegerischen Staatszerfall Jugoslawiens und der Aneignung des Konzepts des interkulturellen Dialogs
besteht folglich ein unmittelbarer Zusammenhang, auf den auch Robin Wilson fiir den Europarat hinweist:

The gestation of the Council of Europe programme on intercultural dialogue and conflict prevention began with the
nationalistic excess shown in the wars of the Yugoslav succession. (Wilson 2004: 12)

Betont wird die Bedeutung der Jugoslawienkriege und der damit erneut ins politische Bewusstsein geratenen
Problematik des Minderheitenschutzes u.a. in einem Hintergrundpapier des Europarates. Dort heisst es dies-
beztiglich:

The phrase ‘intercultural dialogue’ first appeared as a commitment in the Council of Europe Framework Convention
for the Protection of National Minorities of 1995. This was a product of the First Summit of Council of Europe Heads
of State and Government in Vienna in 1993, which reflected not only on the unification of Europe but the wars in
Yugoslavia and more widely on the ‘upheavals of history” and the national minorities they had left behind. (Back-
ground Document for the Baku Conference: ‘Intercultural dialogue as a basis for peace and sustainable development
in Europe and its neighbouring regions’)

3.1.3 Migration nach Europa, europdische Binnenmigration und Wandel der europdischen Gesellschaften

Dartiber hinaus haben die zunehmenden Migrationsbewegungen aus allen Teilen der Welt in Richtung Europa
sowie Migrationshewegungen innerhalb Europas selbst in den letzten Jahren einen tiefgreifenden Wandel der
europdischen Gesellschaften und damit Europas mit sich gebracht. Vor diesem Hintergrund wird das Konzept
des interkulturellen Dialogs in Europa verstarkt im Kontext der Diskussionen um die zunehmende Heterogeni-
tit, Diversitat und Multikulturalitat"” europdischer Gesellschaften oder auch ,der” europdischen Gesellschaft
diskutiert und in diesem Zusammenhang oftmals als neue gesellschaftspolitische Alternative zum Konzept der
~multikulturellen Gesellschaften propagiert. Gilt doch das Konzept der multikulturellen Gesellschaft, das ver-
einfacht zusammengefasst, eine tolerante und anerkannte multikulturelle Koexistenz als gesellschaftliches Ne-
beneinander propagiert,” bei vielen politischen Akteuren und Experten als gescheitert (vgl. dazu u.a. Klink-
hammer/Satilmis 2008:1). So auch bei Pavol Kossey, einem der Kabinettsmitglieder des EU-Kommissars fiir
allgemeine und berufliche Bildung, Kultur und Jugend:

I believe that the concept of multiculturalism has not approved itself. It causes many problems. [...] It is de facto not
possible to live together in a multicultural society without knowing each other, without understanding each other -
because that causes a feeling of being endangered, a feeling of insecurity. [...] Intercultural dialogue is therefore in-
evitable, that we really live together and not side by side. (Interview, 02.07.09)

Auch im Europarat wird der interkulturelle Dialog als Alternative zum Mutikulturalismuskonzept postuliert.
Gabriella Battaini-Dragoni, eine der treibenden Krafte hinter dem Weissbuch, beschreibt dies etwa im Kontext
des Entstehungsprozesses des Weissbuches wie folgt:

In the first chapter of the white paper we tried to take account of one of the first important results of the consultation
process: the fact that all countries were telling us that they were dissatisfied with the models of managing cultural

Der Begriff der ,Multikulturalitat“ wie auch der Begriff der ,kulturellen Vielfalt“ bezeichnen hier in Ubereinstimmung mit dem Weissbuch
des Europarates verkiirzt die faktische Existenz verschiedener ,Kulturen in einem gegeben Raum, wohingegen der Begriff des
,Multikulturalismus“ einen spezifischen politischen Ansatz zum Umgang mit Multikulturalitdt meint (vgl. White Paper on Intercultural

Pralogi8)definiert Multikulturalimus wie folgt: , Multiculturalism is generally understood as a shared commitment in multicultural society
to recognise, maintain, and to accord respect and value to the different cultures that coexist within a territorially defined space, be it that
of a nation, city, region or locality. To call a society multicultural (or multiethnic) in turn presupposes that two or more sub-populations
maintaining different cultures are populous and concentrated enough to form and institutionalise multi-generational cultural communities,
which maintain cultural identities of their own but does not prevent interaction.” (ERICarts 2008a: 13; Hervorhebung im Original)

18



diversity that they have used whether they were using patterns basically based on assimilation or whether they
were using patterns of integration based basically on what we would say communitarism or multiculturalism, com-
munities living together side by side not necessary communicating to each other. By basing ourselves on this very
important result [...] we tried to take the best out of the model of assimilation and the best out of the model of com-
munitarism to mix them up and to see what we could get out of it. And as a matter of fact we also used very impor-
tant instruments of the Council of Europe such as the Framework Convention for the Protection of National Minori-
ties and the Charter for Regional or Minority Languages. We used these two important conventions of the Council of
Europe because these conventions established the principles of a different kind of relationship between majority and
minorities. By using all this conventional work, the results of the consultation and by bringing together the two con-
cepts - the best out of both assimilation and multiculturalism - we came up with the model which could be con-
ceived as an intercultural model. (Interview 06.07.09)

314 Erweiterung der Europdischen Union

Als weiterer Prozess, der dazu beigetragen hat, dass sich das Konzept des interkulturellen Dialogs zu einem
wichtigen Bestandteil auf der Agenda verschiedenster politischer Akteure gerade auch in Europa entwickelt hat,
ist der Prozess der Erweiterung der Europdischen Union zu nennen. Denn insbesondere mit den bisher erfolgten
EU-Ost-Erweiterungsrunden in den Jahren 2004 und 2007 hat die Europdische Union nicht nur ihre territorialen
Grenzen, sondern zugleich ihre kulturelle, religiose wie auch sprachliche Heterogenitdt erneut erweitert. Nach
Elberfeld ist gerade die zundchst als Wirtschaftsunion gestartete EU gezwungen, sich vermehrt um die Frage der
kulturellen Integration zu bemiihen:

Mit der EU-Erweiterung hat nicht nur die wirtschaftliche Kraft zugenommen, sondern auch die kulturelle, sprachli-
che und religiose Vielfalt. Angesichts der Komplexitit wird immer deutlicher, dass ,Europa“ uns als Faktum nie
~gegeben” sein kann, sondern als ,Idee” auf unabsehbare Zeit ,,aufgegeben” ist als immer wieder neu zu gestalten-
der Prozess kulturellen Wandels. (Elberfeld 2009: 40)

Grundsatzlich sieht sich die EU angesichts der wachsenden kulturellen, sprachlichen und religiosen Diversitat
der in ihr zusammengefassten Gesellschaften und Staaten (der man von Seiten der EU mit dem Slogan ,,Unity in
Diversity“ begegnet) vor zwei zentralen und zugleich zukunftsweisenden gesellschaftspolitischen Herausforde-
rungen: 1.) die Gestaltung und Forcierung des Prozesses der ,europdischen Integration sowie 2.) die Bildung
einer Gesellschafts-, Kultur-, Religions- und Sprachgrenzen iibergreifenden ,europdischen Identitat“. Schliesst
man sich der Argumentation Schifers an, so hat der Prozess der europdischen Integration zu einer ,imagined
community” im Sinne Benedict Anders gefiihrt (vgl. Schafer 2007: 337). Und gerade die Frage nach Form und
Gestalt einer gemeinsamen europdischen Identitat hat im Kontext der kontroversen Diskussionen um einen
moglichen EU-Beitritt der Tlrkei (und damit eines als ,islamisch® wahrgenommen Landes) noch einmal an Bri-
sanz gewonnen und zugleich die Bedeutung von Kultur, moglichen kulturellen Grenzen sowie des interkulturel-
len Dialogs noch einmal unterstrichen. Die Frage der europdischen Identitét ist immer auch eine Frage der In-
korporation und der Exklusion. Wimmer schreibt dazu:

Turkey is, obviously, not the only debate surrounding the enlargement issue where the culture argument is common
currency. The Southern borders of Europe have become a focus of this debate as well. Why exclude, some policy
makers and academics have asked, the Southern rim of the Mediterranean basin, from the European vision, when
the oldest and perhaps most developed European civilisation, the Roman Empire, had integrated them? Are there
fundamental cultural barriers between Spain, France, Italy, Greece on the one hand, and Turkey, Syria, Lebanon,
Jordan, Israel, Egypt and the Maghrebin countries on the other? Is Island closer to Spain in terms of political culture
than Spain to Morocco? And if there are such fundamental differences at all, do they matter for politics and govern-
ance? (Wimmer 2002: 9)

19



3.15 Globalisierung des islamisch legitimierten Terrorismus

Als weitere Entwicklung, die in grossem Mas-
se dazu beigetragen hat, dass das Konzept des
interkulturellen Dialogs in den letzten Jahren
Lentdeckt” und vermehrt propagiert wird, ist
schliesslich die Entgrenzung des als islamisch
legitimierten Terrorismus vom regionalen zum
globalen Phdnomen zu nennen. Spatestens seit
,9/11% ein Datum das ohne Zweifel neben
dem Ende des Ost-West-Konflikts eine weitere
Zasur in der Weltgeschichte darstellt, ist der
islamisch legitimierte Terrorismus als sicher-
heitspolitische Herausforderung im globalen
Bewusstsein, wie auch die Notwendigkeit
eines interkulturellen Dialogs unweigerlich
mit den Bildern des 11. Septembers 2001 und
den Bildern der Terrorattentate von Madrid
(2004) und London (2005) verbunden wird.
Der interkulturelle Dialog geriet in diesem
Kontext (um moglichen Radikalisierungsten-
denzen von (europaischen) Muslimen praven-
tiv entgegenzutreten oder diese zumindest
einzugrenzen) zum ,soft-tool“ innerhalb der
europdischen ,counter-terrorism-strategy“ und
dazu beigetragen, den interkulturellen Dialog als Mittel zur préventiven somit zum Bestandteil eines europaischen
Bekampfung des Terrorismus zu propagieren. sicherheitspolitischen Instrumentariums (vgl.

dazu Silvestri 2005: 385). Dartiber hinaus
fiihrten die Attentate des 11. Septembers 2001 wie auch die Attentate in den Folgejahren zu einer weiteren
Verscharfung der seit jeher existierenden allgemein vorherrschenden Atmosphére des Misstrauens gegentiiber
Muslimen und dem Islam und unterstrichen somit neben der sicherheitspolitischen Bedeutung zugleich noch
einmal die gesellschaftspolitische Notwendigkeit eines interkulturellen Dialogs - insbesondere mit der Gruppe
der Muslime! Gilt es doch, beiderseitiges Misstrauen abzubauen, positive Verbindungen zu Muslimen innerhalb
und ausserhalb Europas aufzubauen wie auch allgemein den Prozess der Integration voranzutreiben. So stellt
etwa Philippe Busquin, von 1999 bis 2004 EU-Kommissar fiir Wissenschaft und Forschung, in einer Pressemit-
teilung fest:

Die einpragsamen Bilder des Terrorattentats vom 11. September 2001 haben

Die Intoleranz gegentiber Moslemgemeinschaften in Europa nimmt zu. Wir miissen eine groBere Integration anstre-
ben. Nur durch Dialog und Toleranz konnen wir von der kulturellen Vielfalt Europas profitieren, die einer der
Haupttriimpfe und grundlegenden Pfeiler der Europdischen Union ist. (Presseerkldarung 22. Mai 2003, IP/03/735)

3.16 Fazit: Der interkulturelle Dialog als Reaktion auf die Herausforderungen der Moderne und der Globali-
sierung

Betrachtet man nun zusammenfassend jene Dynamiken, Entwicklungen und Strukturverdnderungen der ver-
gangenen Jahre und Jahrzehnte, in deren Kontext der interkulturelle Dialog von den verschiedensten Akteuren
auf den verschiedensten politischen und gesellschaftlichen Ebenen als Instrument propagiert wird, dann ldsst
sich das Konzept des interkulturellen Dialogs grundséatzlich auch als Reaktion auf die Herausforderungen der
Moderne und mit ihr der Globalisierung" interpretieren:

" Giddens definiert ,Globalisierung“ ,im Sinne einer Intensivierung weltweiter sozialer Beziehungen, durch die entfernte Orte in solcher
Weise miteinander verbunden werden, dass Ereignisse an einem Ort durch Vorgdnge gepragt werden, die sich an einem viele Kilometer
entfernten Ort abspielen, und umgekehrt. (Giddens 1999: 85)

20



Die Dynamik der Moderne hat eine Situation entstehen lassen, die eine Gleichzeitigkeit unterschiedlicher Lebens-
formen und Wirklichkeitsverstandnisse hervorgebracht hat, was eine Potenzierung der Konfrontationen mit Anders-
oder Fremdheit mit sich bringt. (Miiller/Schmidt/Schiiler 2009: 9)

Erst die mit der Moderne und der Globalisierung einhergehende ,Gleichzeitigkeit unterschiedlicher Lebensfor-
men und Wirklichkeitsverstandnisse® (verursacht etwa durch den von Giddens herausgearbeiteten Prozess der
,Dislozierung von Raum und Ort“”’) machte es notwendig, ein addquates Instrument auf die mit diesen Entwick-
lungen und Dynamiken verbundenen neuen gesellschaftspolitischen Herausforderungen und Aufgaben zu ent-
wickeln. In diesem Sinne sind die Konzepte des interkulturellen Dialogs, des Dialogs zwischen Religionen oder
Zivilisationen - so umstritten sie auch sein mégen - neue konzeptionelle Antworten auf neuen Fragen und Her-
ausforderungen einer sich kontinuierlich aber rapide wandelnden Welt.

* Giddens beschreibt diesen Prozess wie folgt: ,Mit dem Beginn der Moderne wird der Raum immer stiarker vom Ort losgeldst, indem
Beziehungen zwischen >>abwesenden<< anderen begiinstigt werden, die von jeder gegebenen Interaktionssituation mit personlichem
Kontakt ortlich weit entfernt sind. Unter Modernitidtsbedingungen wird der Ort in immer héherem MaBe phantasmagorisch, das heiBt:
Schaupldtze werden von entfernten sozialen Einfliissen griindlich geprdgt und gestaltet. Der lokale Schauplatz wird nicht blo durch
Anwesendes strukturiert, denn die >>sichtbare Form<< des Schauplatzes verbirgt die weit abgerlickten Beziehungen, die sein Wesen
bestimmen.” (Giddens 1999: 30).

21



3.2 Die ,Entdeckung” des interkulturellen Dialogs: Aneignung und Verankerung des
Konzepts durch Europdische Union, Europarat und UNESCO

Im Folgenden wird es darum gehen, die Entwicklung des Konzepts des interkulturellen Dialogs wie auch dessen
Verankerung in Dokumenten und Verlautbarungen der EU, des Europarates und der UNESCO zu rekonstruieren.
Zu diesem Zweck wird dargestellt werden, in welchen Kontexten und Initiativen das Konzept durch die jeweili-
gen Institutionen verankert wurde, welches konzeptionelle Verstdndnis zu Grunde lag und welche Zielsetzungen
mit dem Konzept durch die jeweiligen Akteure verkniipft wurden. Die angefiihrten Dokumente und Initiativen
sind dabei lediglich eine als zentral zu bewertende Auswahl aus einer Vielzahl von Dokumenten und Initiativen,
in die das Konzept des interkulturellen Dialogs Eingang gefunden hat.

3.2.1 Aneignung und Verankerung des Konzepts durch die Europdische Union

Betrachtet man die Entwicklung des interkulturellen Dialogs innerhalb der EU, so kann grundsatzlich festgestellt
werden, dass der interkulturelle Dialog seit Mitte der 90er Jahre im Kontext der verschiedensten politischen
Entwicklungen und Herausforderungen aufgegriffen, ausgearbeitet und postuliert wurde.

Konstruktion von regionaler Einheit und regionaler Identi-
tat

Im Zentrum stand dabei oftmals der Wille zur Konstruktion
von regionaler Einheit und Identitdt und damit der Wille zur
Uberbriickung von separierenden Linien und Faktoren. Be-
sonders deutlich wird dies bei dem Bemiihen um die Gestal-
tung eines tiber die Grenzen der EU ausgreifenden einenden
Mittelmeerraumes in der so genannten ,Barcelona-
Declaration“”’ aus dem Jahr 1995. In dieser fand der Begriff
des interkulturellen Dialogs erstmals in einem offiziellen
Dokument der EU Erwahnung (vgl. dazu u.a. Schafer 2007:

Die Erkldrung des Jahres 2008 zum Jahr des interkulturel-
len Dialogs geht auf eine von Europakommissar Jan Figél

vor dem Europdischen Parlament vertretene Idee zuriick 334). War das Mittelmeer tiber lange Zeit hinweg als nattirli-
und sollte die Vielschichtigkeit des Prozesses der Europdi-  che Grenze und Barriere zwischen Europa und den restlichen
schen Integration zum Ausdruck bringen (Bild: EU- Mittelmeeranrainerstaaten und -regionen wahrgenommen

Parlamentsgebdude in Strassbure) und postuliert worden (und somit auch wichtiger Bestandteil

der physischen Abgrenzung Europas vom ,Rest der Welt), so
war es nun das erklarte Ziel der Barcelona-Erklarung und der in dieser festgeschriebenen Euro-Mediterranen-
Partnerschaft, das Mittelmeerbecken zu einer Region des Dialogs, des Austausches und der Kooperation zu ma-
chen, u.a. durch die Forderung eines grosseren Verstandnisses zwischen den Kulturen. Aus der Demarkationsli-
nie Mittelmeer sollte nun ein auf gemeinsamer Geschichte und gemeinsamem Schicksal basierender wirtschaft-
licher, politischer und gesellschaftlicher Raum geschaffen werden. Dementsprechend ist im so genannten Korb 3
der Erklirung, der die Uberschrift ,Partnership in Social, Cultural and Human Affairs: Developing Human Re-
sources, Promoting Understanding between Cultures and Exchanges between Civil Societies“ trdgt und zumin-
dest in den ersten Jahren gerne als ,ladies' programme” (vgl. Schafer 2007: 334) belachelt wurde, die Idee des
interkulturellen Dialogs verankert wie auch die mit dem interkulturellen Dialog verfolgten Ziele benannt wer-
den. Im Wortlaut heisst es dazu:

The participants recognise that the traditions of culture and civilisation throughout the Mediterranean region, dia-
logue between these cultures and exchanges at human, scientific and technological level are an essential factor in

*" Die Barcelona-Erklirung war im November des Jahres 1995 im Rahmen der Euro-Mediterranen Konferenz von den Aussenministern der

damaligen 15 EU-Mitgliedstaaten sowie von den Vertretern der 12 von der EU ausgewihlten Mittelmeeranrainerstaaten (Agypten,
Algerien, Israel, Jordanien, Libanon, Malta, Marokko, Paldstinensische Autonomiegebiete, Syrien, Tunesien, Tlrkei, Zypern)
unterschrieben worden. Als Kernstiick der Erklarung und der durch diese institutionalisierten Euro-Mediterranen Partnerschaft (EuroMed)
ist zweifellos Korb 2 zu erachten, der den Bereich der Wirtschafts- und Finanzpartnerschaft beinhaltet und u.a. die Forderung des
wirtschaftlichen Austausches zwischen den unterzeichnenden Staaten sowie insbesondere die Schaffung einer Euro-Mediterranen
Freihandelszone bis zum Jahr 2010 vorsieht. Dartiber hinaus wird in der Barcelona-Erkldarung auch eine ,Politische und
Sicherheitspartnerschaft® (Korb 1 der Erklarung) wie auch eine Partnerschaft der Zivilgesellschaften im kulturellen, sozialen und
menschlichen Bereich (Korb 3 der Erklarung) angestrebt.

22



bringing their peoples closer, promoting understanding between them and improving their perception of each other.
(Barcelona-Declaration)

Dabei wird dem Dialog zwischen den in der Mittelmeerregion ansassigen Religionen in dem die Barcelona-
Erklarung ergdnzenden Arbeitsprogramm eine besondere Bedeutung beigemessen:

Greater understanding among the major religions present in the Euro-Mediterranean region will facilitate greater
mutual tolerance and co-operation. Support will be given to periodic meetings of representatives of religions and re-
ligious institutions as well as theologians, academics and other concerned, with the aim of breaking down prejudice,
ignorance and fanaticism and fostering co-operation at grass-roots level. (Barcelona-Declaration)

Im Laufe der Zeit erfuhr das Konzept des interkulturellen Dialogs im Rahmen der Bemiihungen um die Schaf-
fung einer die Kulturen tibergreifenden Mittelmeerregion mehr oder minder kontinuierlich Konkretisierungen
und Ergidnzungen. So etwa mit dem ,Action Programme for the Dialogue between Cultures and Civilisations®,
das an der Euro-Mediterranen Aussenministerkonferenz im April 2002 in Valencia verabschiedet wurde und als
Prinzipien des interkulturellen Dialogs Respekt vor Pluralitdt, Diversitat und kulturellen Eigenarten, Gleichheit
und gegenseitiger Respekt wie auch das Vermeiden von Vorurteilen und Stereotypen festschreibt. Dartiber hin-
aus benennt das Aktionsprogramm die Ziele des interkulturellen Dialogs innerhalb des Barcelona-Prozesses und
setzt zugleich dessen Grenzen:

- Dialogue should aim to reach, not only a better understanding of “the other”, but also solutions for per-
sistent problems

- The ultimate goal of dialogue should not be to change “the other” but, rather, to coexist peacefully with
the other.

(Action Programme for the Dialogue between Cultures and Civilisations)

Auch mit der Einrichtung der ,High-Level Advisory Group on Dialogue between Peoples and Cultures (HLAG)”*
wurde innerhalb der Euro-Mediterranen Partnerschaft ein weiterer Schritt in der Ausarbeitung des Konzepts
unternommen. Aufgabe dieses beratenden Gremiums war es, den interkulturellen Dialog konzeptionell zu un-
termauern und Prinzipien flr einen interkulturellen Dialog in der Mittelmeerregion zu benennen (vgl. dazu
HLAG 2003: 5). Und tatsdachlich wurden nach Schéfer durch das Gremium, das grundséatzlich die Schwierigkeit
der Konstruktion des Mittelmeerraumes als ,kohdrentes Ganzes® (HLAG 2003: 2) betonte, zentrale Fragen auf-
geworfen und diskutiert (Schéfer 2007: 342). Explizit wird die Arbeit der HLAG in dem im Oktober 2003 verof-
fentlichten Bericht in den Kontext von EU-Erweiterung, 6konomischer Globalisierung, Migration und Identitats-
frage gesetzt (HLAG 2003: 2) und die Notwendigkeit eines interkulturellen Dialogs zwischen EU und den Mit-
telmeeranrainerstaaten gerade auch vor dem Hintergrund dieser Entwicklungen fiir die angestrebte Bildung
einer Euro-Mediterranen Region hervorgehoben (HLAG 2003: 17). Die Arbeit der HLAG wurde dabei grundle-
gend durch zwei zentrale Annahmen strukturiert: 1., dass die EU und die anderen Mittelmeeranrainerstaaten als
zwei Halften einer Region auf eine Zusammenarbeit angewiesen sind und 2., dass sich beide Teile dhnlichen
Problemen ausgesetzt sehen (2003:6). Als fundamentale Prinzipien eines interkulturellen Dialogs benennt der
Bericht der HLAG: Respekt vor dem Anderen; Gleichheit auf allen Ebenen, zwischen Staaten, Volkern, Kulturen,
Individuen, Mdnnern und Frauen; Freiheit des Gewissens, ohne jegliche Einschrankung; Solidaritdt und Wissen
(vgl. dazu HLAG 2003: 20).

Die mit etlichen Hindernissen und Schwierigkeiten® verbundene Griindung der ,Anna Lindh Euro-
Mediterranean Foundation for the Dialogue between Cultures® im Jahr 2005 fiihrte schliesslich dazu, dass das

* Die High-Level Advisory Group (HLAG) wurde auf Vorschlag Romano Prodis, des ehemaligen Présidenten der Européischen Kommission
im Jahr 2003 eingerichtet. Ihre Mitglieder waren: Assia Alaoui Bensalah, Jean Daniel, Malek Chebel, Juan Diez Nicolas, Umberto Eco,
Shmuel N. Eisenstadt, George Joffé, Ahmed Kamal Aboulmagd, Bichara Khader, Adnan Wafic Kassar, Pedrag Matvejevi¢, Rostane Mehdi,
Fatima Mernissi, Tariq Ramadan, Faruk Sen, Faouzi Skali, Simone Susskind-Weinberger und Tullia Zevi.

# 7u den mit der Griindung der Stiftung einhergehenden Schwierigkeiten siehe Schifer 207: 347.

23



Konzept des interkulturellen Dialogs im Rahmen der Euro-Mediterranen Partnerschaft institutionalisiert und in
konkreten langfristigen Strukturen verankert wurde.”* Aufgabe der Stiftung ist es, den interkulturellen Dialog im
Rahmen der EuroMed-Zusammenarbeit zu fordern und somit einen Beitrag zur Entwicklung des Mittelmeerrau-
mes hin zu einem Gebiet des Friedens, der Stabilitit und des Wohlstandes zu unterstiitzen
(http;//www.euromedalex.org/sites/default/files/ALF.pdf, 07.10.2009).” André Azoulay, Prisident der Anna
Lindh Foundation und Berater des marokkanischen Konigs, fasst die Zielsetzung der Stiftung dementsprechend
wie folgt zusammen:

Our priority is to support people, on the two shores of the Mediterranean, in retaking over their common destiny.
(http:;//www.euromedalex.org/sites/default/files/ALF.pdf, 04.09.2009)

Mit der EU-Ost-Erweiterung im Nachgang an die Auflosung der UdSSR riickte dartber hinaus die fiir die EU
grundlegende Frage nach der europaischen Identitit und damit verbunden auch die Herausforderung der
europdischen Integration in den Vordergrund der EU-Innenpolitik. In diesem Kontext ist auch das ,European
Year of Intercultural Dialogue“ (2008) zu sehen, mit dem bis dato der vorldufig letzte Meilenstein in der
Verankerung des Konzeptes des interkulturellen Dialogs in den Strukturen der Europdischen Union gesetzt
wurde. Das Europdische Jahr des Interkulturellen Dialogs ging auf eine Initiative des slowakischen EU-
Kommissars fiir allgemeine und berufliche Bildung, Kultur und Jugend, Jan Figél, aus dem Jahr 2004 zur{ick. In
seiner Anhdrung vor dem Europdischen Parlament im September 2004 betonte Figél die verschiedenen
Dimensionen des Prozesses der Europdischen Integration26 und wies zugleich der Kultur eine Schliisselrolle
innerhalb des européischen Integrationsprozesses zu. Figél dussert sich zu den Hintergriinden seines
Vorschlages wie folgt:

When I brought this idea to the audience during my introductory hearing in the European Parliament, I saw it
mainly as a response to the substantial changes in EU composition and the internal perceptions of people. (Figél
2008: 3)

Im Jahr 2005 unterbreitete die Europédische Kommission das ,Proposal for a Decision of the European Parliament
and the Council Concerning the European Year of Intercultural Dialogue (2008)“. In der dem eigentlichen Vor-
schlag vorangehenden Begriindung fiir die Initiative wird der interkulturelle Dialog stark in den Kontext der
europdischen Diversitat wie auch damit einhergehend in den Kontext des Prozesses der Europdischen Integrati-
on gesetzt. Dort heisst es:

Intercultural dialogue is intimately linked to the fundamental ambition underlying the construction of Europe,
namely to bring together the peoples of Europe. This vocation on the part of the Union requires dialogue to be
voluntarily declared a priority, in order to call upon European citizens, and all those living in the European Un-
ion, to play a full part in managing our diversity, which is enriched by increasing variation and by the changes
and additions brought about by globalisation. (Explanatory Memorandum)

Dabei setzt die Kommission ihre Initiative explizit in die politischen Rahmenbedingungen der EU-Erweiterung,
der zunehmenden Mobilitat der EU-Biirger im Rahmen eines gemeinsamen Marktes, der grosser werdenden
Migrationsstrome wie auch der Globalisierung ganz allgemein. Dartiber hinaus verweist die Kommission auf den
Griindungsvertrag der Europdischen Gemeinschaft, in dem u.a. die Aufgabe festgeschrieben ist, eine Annahe-
rung zwischen den europdischen Volkern zu schaffen (,creating an ever-closer union between the peoples of
Europe”) und einen Beitrag zur Forderung der Kulturen der Mitgliedstaaten zu leisten, indem nationale und
regionale Diversitdt respektiert und zugleich das gemeinsame kulturelle Erbe Europas herausgestellt wird. Als

Die Moglichkeit der Einrichtung einer ,Euro-Mediterranean Foundation® wird in dem Aktionsprogramm zur Barcelona-Erklarung erwahnt,
mit dem Ziel, ,to promote a dialogue of cultures and civilisations and to increase the visibility of the Barcelona Process through
intellectual, cultural and civil society exchanges*.

’ Folgt man der Argumentation Schéfers, so kann die Griindung der Anna Lindh Foundation zudem als ,indirekte Reaktion auf die
Ereignisse des 11. Septembers 2001 und die Notwendigkeit der Intensivierung des interkulturellen Dialogs zwischen Europa und der
arabischen/islamischen Welt (Schifer 2007: 346f.) angesehen werden.

In einer Zusammenfassung der Anhorung wird Figél bzgl. der Européischen Integration wie folgt zitiert: ,European integration is more
than just an economic or geographical challenge, it is also a question of values, civilisation and cultural heritage.”

24



Mittel der Wahl im Umgang mit komplexen Realitidten wie auch als Schliissel fiir die erfolgreiche Bewdltigung
dieser Aufgabe” sieht die Européische Kommission den interkulturellen Dialog:

Intercultural dialogue appears to be the tool of choice for citizens to manage the complex reality in our societies
and galvanise them. (Explanatory Memorandum)

Im Jahr 2006 nahmen dann sowohl der Ausschuss der Regionen™ wie auch der Européische Wirtschafts- und
Sozialausschuss zu dem Vorschlag der Kommission Stellung. Beide Institutionen begriissten die Initiative. So
heisst es einleitend in der Stellungnahme des Ausschusses der Regionen:

The Committee of the Regions [...] agrees with the key objective of the Year, which is as follows: to raise the
awareness of European citizens and all persons living in the European Union of common cultural values in
Europe and of the importance of developing active European citizenship which is open to the world, respectful of
all manners of diversity and based on common values in the European Union. A European Year devoted to inter-
cultural dialogue constitutes a unique awareness-raising tool for involving citizens, insofar as intercultural refers
to a dialogue which embraces all elements and groups within society; (Opinion of the Committee of the Regions
on the Proposal for a Decision of the European Parliament and of the Council concerning the European Year of In-
tercultural Dialogue (2008))
Auch der Europdische Wirtschafts- und Sozialausschuss unterstreicht in seiner Stellungnahme die Bedeutung
des interkulturellen Dialogs, insbesondere als Instrument im Kontext der Implementierung wichtiger strategi-
scher Ziele der EU. Zugleich weist der Ausschuss jedoch auch darauf hin, das Europdische Jahr des interkulturel-
len Dialogs auch dazu zu nutzen, auf die tatsdchlichen Griinde von oftmals als ethnisch oder kulturell wahrge-
nommenen Widerspriichen oder Konflikten hinzuweisen. In dem Papier heisst es dazu:

The EESC proposes that the year of intercultural dialogue should be used to ensure that differences, inequalities,
contradictions and conflicts which are apparently due to economic, social, environmental and political causes
should not only be seen in ethnic or cultural terms; rather, by becoming familiar with and accepting the diversity
of our cultures and using intercultural dialogue as an instrument we should avoid conflicts by identifying the
causes underpinning them. (Opinion of the European Economic and Social Committee on the Proposal for a Deci-
sion of the European Parliament and of the Council concerning the European Year of Intercultural Dialogue
(2008))

Am 18. Dezember 2006 beschlossen das Européische Parlament und der Rat der Européischen Union schliess-
lich die Realisierung des von der Kommission eingebrachten Vorschlags und verwiesen ihrerseits auf die Bedeu-
tung des interkulturellen Dialogs fiir die Entwicklung der EU:

At the heart of the European project, it is important to provide the means for intercultural dialogue and dialogue
between citizens to strengthen respect for cultural diversity and deal with the complex reality in our societies
and the coexistence of different cultural identities and beliefs. Furthermore, it is important to highlight the con-
tribution of different cultures to the Member States' heritage and way of life and to recognise that culture and in-
tercultural dialogue are essential for learning to live together in harmony. (Decision No 1983/2006/EC of the
European Parliament and the Council of 18 December 2006 concerning the European Year of Intercultural Dia-
logue (2008))

Soziale Kohasion

Ein weiteres politisches Themenfeld, in dessen Kontext der interkulturelle Dialog als politisches Instrument
Eingang in die Strukturen der EU fand, ist die Aufrechterhaltung der sozialen Kohdsion sowohl innerhalb der
europdischen Gesellschaft wie auch innerhalb der verschiedenen nationalen europdischen Gesellschaften. Dies
wird - auch wenn der Terminus des interkulturellen Dialogs innerhalb des Dokumentes selbst nicht explizit
genannt wird - u.a. durch das ,Statement on inter-faith dialogue and social cohesion® (15983/03), das im De-

7 Im Wortlaut des Vorschlags: ,The key to the success of this task is intercultural dialogue.“ (Explanatory Memorandum)

* Der Ausschuss der Regionen wurde im Jahr 1994 durch den Vertrag iiber die Européische Union errichtet. Er ist ein aus Vertretern der
regionalen und kommunalen Gebietskorperschaften Europas bestehendes beratendes Organ und muss in Bereichen, die die kommunale
und regionale Verwaltung betreffen, gehort werden.

25



zember des Jahres 2003 vom Rat der Europdischen Union verabschiedet wurde, deutlich.” Unter Verweis auf
ihre Aufgabe, Freiheit, Sicherheit und eine friedliche und demokratische Koexistenz innerhalb ihrer Staaten wie
auch innerhalb Europas zu garantieren betonen die das Statement unterzeichnenden europaischen Innen-
und/oder Justizminister die Bedeutung eines nachhaltigen, offenen und transparenten Dialogs zwischen Religio-
nen und philosophischen Gemeinschaften. Pluralitdt und Diversitat von Sprachen, Kulturen, philosophischen
und religiosen Ideen sind - so die zentrale Aussage des Textes - Teil des europdischen Erbes wie auch Teil der
europdischen Identitit. Aus diesem Grund sollte Diversitdt nicht gefiirchtet, sondern angenommen werden. Fiir
die Entwicklung einer postulierten freien, friedlichen, geregelten und kohdsiven Gesellschaft wird dem Dialog
gerade in der heutigen Zeit grosses Potential zugesprochen:

dialogue helps to overcome philosophical and religious extremism, stereotypes and prejudices, ignorance and in-
difference, intolerance and hostility, which even in the recent past have caused tragic conflicts and bloodshed in
Europe (Statement on inter-faith dialogue and social cohesion)

Migration und Integration

Grosse gesellschaftspolitische Erwartungen an den interkulturellen Dialog werden innerhalb der EU zudem im
Kontext von Migration und Integration von Zuwanderern formuliert. So zum Beispiel in dem im Jahr 2004 verab-
schiedeten ,Haager Programm zur Starkung von Freiheit, Sicherheit und Recht in der Europdischen Union®, in
dem programmatisch zehn zentrale Politikfelder im Bereich Justiz und Inneres fiir die kommenden fiinf Jahre
festgeschrieben wurden. Unter Punkt 1.5 des Haager Programms (Integration of third-country nationals) wird die
Bedeutung erfolgreicher Integration™ fiir Stabilitdt und Zusammenhalt hervorgehoben und vor diesem Hinter-
grund dazu aufgerufen, der Isolation bestimmter Gruppen vorzubeugen. Eingefordert wird aus diesem Grund,
Chancengleichheit zur umfassenden Teilhabe in der Gesellschaft zu gewéhrleisten wie auch Integrationshinder-
nisse zu beseitigen. Funktion und Ziel des zwischen allen Mitgliedern der Gesellschaft zu fithrenden interkultu-
rellen Dialogs soll es dabei sein, ein besseres gegenseitiges Verstandnis zu schaffen. Hierzu heisst es in dem
Programm:

Integration [...] relies on frequent interaction and intercultural dialogue between all members of society within
common forums and activities in order to improve mutual understanding. (The Hague Programme: Ten priorities
for the next five years)

Im Kontext von Migration und Integration steht zudem die Mitteilung der Kommission an den Rat, das Europai-
sche Parlament, den Europdischen Wirtschafts- und Sozialausschuss und den Ausschuss der Regionen mit dem
Titel ,Eine gemeinsame Integrationsagenda. Ein Rahmen fiir die Integration von Drittstaatsangehdorigen in die
Europdische Union“. Auch in ihr wird der interkulturelle Dialog als politisches Instrument aufgegriffen und als
wichtiger Integrationsmechanismus propagiert:

Frequent interaction between immigrants and Member State citizens is a fundamental mechanism for integra-
tion. Shared forums, intercultural dialogue, education about immigrants and immigrant cultures, and stimulating
living conditions in urban environments enhance the interactions between immigrants and Member State citi-
zens. (A Common Agenda for Integration)

Internationaler Terrorismus

Als weitere Triebfeder fiir die verstarkte Inkorporation des Konzepts in die EU kann wie aufgezeigt die Entwick-
lung des islamisch legitimierten Terrorismus vom regionalen Phanomen zum globalen Sicherheitsproblem be-
wertet werden. So verabschiedete im November des Jahres 2005 der Rat der Europaischen Union unter dem
Eindruck der Terrorattentate von Madrid (2004) und London (2005) die ,European Union Counter-Terrorism
Strategy“ (14469/4/05), in der auch das Konzept des interkulturellen Dialogs Eingang fand. Der interkulturelle
Dialog - innerhalb der Strukturen der EU wie aufgezeigt urspriinglich Instrument zur Schopfung und Ausgestal-

” Das ,Statement on inter-faith dialogue and social cohesion® selbst war Ergebnis der Konferenz ,interfaith dialogue - a social cohesion
factor in Europe and an instrument of peace in the Mediterranean area“ am 30. und 31. Oktober 2003 in Rom.

" Als Voraussetzung fiir eine Integration wird der Respekt vor den Grundwerten der Européischen Union wie den Grundrechten aller
Menschen genannt.

26



tung der Mittelmeeregion als Raum mit gemeinsamer Geschichte und gemeinsamem Schicksal, dann Instrument
zur Sicherung sozialer Kohdsion und Integrationsmechanismus innerhalb der europdischen Gesellschaft(en) -
geriet damit zum Instrument europdischer Sicherheitspolitik. Dies vor allem im Kontext der gerade vor dem
Hintergrund des ,home-grown-terrorism“ angestrebten Praventionsstrategie, einem der vier Pfeiler der European
Union Counter-Terrorism Strategy.” Seine Wirkung soll der interkulturelle Dialog als Instrument der Terroris-
musbekdmpfung insbesondere bei der Eindammung von Radikalisierungstendenzen wie auch bei der Unterbin-
dung von Rekrutierungsversuchen von Seiten terroristischer Organisationen innerhalb und ausserhalb Europas
entfalten. Denn als Faktoren, die eine Radikalisierung begilinstigen, werden in dem Text auch Ungleichheit, Dis-
kriminierung und Integrationsdefizite ausgemacht. Vor diesem Hintergrund erklart der Text die Fortentwicklung
des interkulturellen Dialogs sowohl innerhalb als auch ausserhalb Europas zur ,key-priority*“:

There is a range of conditions in society which may create an environment in which individuals can become more
easily radicalised. These conditions include poor or autocratic governance; rapid but unmanaged modernisation;
lack of political or economic prospects and of educational opportunities. Within the Union these factors are not
generally present but in individual segments of the population they may be. To counter this, outside the Union
we must promote even more vigorously good governance, human rights, democracy as well as education and
economic prosperity, and engage in conflict resolution. We must also target inequalities and discrimination
where they exist and promote inter-cultural dialogue and long-term integration where appropriate. (The European
Union Counter-Terrorism Strategy)

Globalisierung

Auch im Kontext der Globalisierungsdiskussion wird der interkulturelle Dialog in den Strukturen der EU aufge-
griffen. Ganz explizit geschah dies u.a. in der ,Mitteilung der Kommission iiber eine europdische Kulturagenda
im Zeichen der Globalisierung®.” In dem Dokument wird einleitend auf das die EU strukturierende Moment der
Gleichzeitigkeit von gemeinsamem kulturellem Erbe” und der grossen kulturellen und sprachlichen Vielfalt
Europas verwiesen. Dartiber hinaus streicht die Agenda die Reichweite des Phanomens der Globalisierung her-
aus. Durch sie, so die Agenda, haben zum einen ,Begegnungen mit anderen Kulturen in aller Welt“ zugenom-
men, wie auch ,die Vielfalt unserer Gesellschaften“ noch grosser geworden ist. Zum andern aber, so der Text,
wird gerade durch die Globalisierung ,Europas Identitdt* wie auch ,seine Fahigkeit, interkulturelle und kohdsive
Gesellschaften zu gewédhrleisten in Frage gestellt. Der propagierte interkulturelle Dialog soll vor diesem Hinter-
grund zu einem verstandigen Umgang mit kultureller Vielfalt sowohl innerhalb als auch ausserhalb der EU bei-
tragen (vgl. dazu u.a. ERICarts 2008c: 2). Der interkulturelle Dialog wird dabei in einer Linie u.a. mit den Werten
Solidaritat und Meinungsfreiheit genannt und erfahrt somit zugleich eine tiberaus beachtenswerte ,Aufwer-
tung“: vom Instrument zum Wert an und ftr sich. In der Mitteilung der Kommission heisst es dazu:

Schon jetzt ist die Europdische Union ein Beispiel fiir eine ,sanfte Macht®, eine Rolle, die es zu verstarken gilt.
Diese Rolle stiitzt sich auf Normen und Werte wie Menschenwerte, Solidaritat, Toleranz, Meinungsfreiheit, Re-
spekt der Vielfalt und Dialog zwischen Kulturen - Werte, die flir die ganze Welt als Inspirationsquelle dienen
konnen, sofern sie aufrecht erhalten und gefordert werden. (Mitteilung der Kommission tiber eine europdische
Kulturagenda im Zeichen der Globalisierung)

Zwischenfazit

Betrachtet man die Entwicklung des interkulturellen Dialogs innerhalb der Strukturen der EU, so wird deutlich,
dass das Konzept im Laufe der Zeit in den verschiedensten politischen Kontexten aufgegriffen wurde. Von be-
sonderer Bedeutung ist dabei fiir die EU sicherlich die Konstruktion von regionaler Einheit und Identitét (die
,Europdische Union®). Der interkulturelle Dialog nimmt somit eine Schliisselrolle innerhalb des europdischen
Integrationsprozesses ein und wird zugleich zum Instrument von Inklusion und Exklusion. Inshesondere in der

w

Die vier Pfeiler der European Union Counter-Terrorism Strategy sind: ,prevent®, ,protect”, ,pursue“ und ,respond*.

Die Kulturagenda geht dabei von einem weiten Kulturbegriff aus, indem sie Kultur wie folgt definiert: ,Gemeinhin ist ,Kultur® ein
komplexer Begriff. Gemeint sein kdnnen die schénen Kiinste, einschliesslich der verschiedensten Kunstwerke, Kulturgiiter und -
dienstleistungen. ,Kultur“ hat auch eine anthropologische Komponente. Sie ist die Grundlage fiir eine symbolische Welt von Bedeutungen,
Uberzeugungen, Werten und Traditionen, die ihren Ausdruck finden in Sprache, Kunst, Religion und Mythen. Insofern spielt sie eine
wesentliche Rolle in der Entwicklung der Menschheit und dem komplexen Geflecht von Identitdt und Gewohnheiten von Individuen und
Gemeinschaften.”

Als ,Ergebnis mehrerer hundert Jahre der Kreativitdt und des Austauschs durch Wanderungsbewegungen®.

@

27



so genannten ,post 9/11 Ara“ entwickelte sich der interkulturelle Dialog innerhalb der EU somit zum Multifunk-
tionsinstrument europdischer Innen-, Aussen- und Sicherheitspolitk und schliesslich zum Wert selbst. Eine Ent-
wicklung, die auch dazu fihrte, dass das Konzept etwa mit der Griindung der ,Anna-Lindh Foundation“ in den
organisatorischen Strukturen der Europdische Union seinen Niederschlag fand. Deutlich wird dartiber hinaus,
dass man dem interkulturellen Dialog innerhalb der EU auch langfristig Bedeutung zuschreibt und gewillt ist,
ihn weiter gesellschaftlich zu verankern. Dies zeigt sich auch darin, dass das Konzept in Institutionen tberfiihrt
und somit finanzrelevante und organisatorische Strukturen geschaffen wurden, die den interkulturellen Dialog
innerhalb der EU weiter vorantreiben.

3.2.2 Aneignung und Verankerung des Konzepts durch den Europarat

Ebenso wie die EU hat auch der Europarat34 - gerne als ,Schule der Demokratie* oder auch ,Européisches Ge-
wissen® bezeichnet - im Verlauf der 1990er Jahre das Konzept des interkulturellen Dialogs fiir sich und seine
Arbeit entdeckt und Uber die Jahre hinweg vermehrt in seine Strukturen inkorporiert. Das Themenspektrum
reicht hierbei u.a. von Minderheitenschutz, Konfliktmanagement und Friedenssicherung tiber Integration und
soziale Kohdsion bis hin zur Gestaltung der internationalen Beziehungen.

Minderheitenschutz

Als eine der drangendsten konkreten politischen Heraus-
forderungen, in deren Kontext der interkulturelle Dialog
durch den Europarat propagiert wurde und wird, ist sicher-
lich die Frage des Minderheitenschutzes zu nennen. Deut-
lich zeigt sich dies etwa anhand der ,Framework Conven-
tion for the Protection of National Minorities” (1995). Die
Konvention, die als erstes rechtlich bindend multilaterales

Le Consell de I'Europe féte ses 60 ans f
& g : i o Instrument zum Schutz nationaler Minderheiten bezeich-

net wird, stand ganz unter dem Eindruck der Ereignisse
der Jugoslawienkriege. Dementsprechend betont die Kon-
Art. 6 der Konvention des Europarats zum Schutz von Min- vention die Bedeutung des Schutzes nationaler Minderhei-
derheiten von 1995 betont die Notwendigkeit des interkultu- ten fiir Stabilitat, demokratische Sicherheit und Frieden auf

rellen Dialogs als Mittel zur Annerkennung und Respektie-
rung der Diversitdt Europas.(Bild: Palais de I'Europe in
Strassburg)

dem europdischen Kontinent. Fiir das vor diesem Hinter-
grund definierte Ziel wurde die Formulierung ,to specify
the legal principles which states undertake to respect in
order to ensure the protection of national minorities” gewahlt. (Framework Convention for the Protection of Nati-
onal Minorities). Zentraler Ausgangspunkt ist hierbei die Anerkennung der kulturellen Diversitat Europas und
der europdischen Gesellschaften und die damit in der Konvention verbundene Notwendigkeit der Schaffung
eines von Toleranz und Dialog gepragten Klimas. Der Begriff des interkulturellen Dialogs wird in Artikel 6 der
Konvention aufgegriffen. Dort heisst es:

The Parties shall encourage a spirit of tolerance and intercultural dialogue and take effective measures to pro-
mote mutual respect and understanding and co-operation among all persons living on their territory, irrespective
of those persons' ethnic, cultural, linguistic or religious identity, in particular in the fields of education, culture
and the media. (Framework Convention for the Protection of National Minorities and Explanatory Framework)

Konfliktmanagement und Friedenssicherung

Konzeptionell vorangetrieben wurde der interkulturelle Dialog in den Strukturen des Europarats des weiteren im
Rahmen des Konfliktmanagements. Die mit Waffengewalt ausgetragenen Konflikte im ehemaligen Jugoslawien
hatten die Verwundbarkeit Europas angesichts der existierenden Konflikte zwischen kulturellen und religiosen
Gemeinschaften deutlich gemacht und mit dazu beigetragen, dass der interkulturelle Dialog innerhalb der Struk-

* Der Europarat wurde am 5. Mai 1949 gegriindet und umfasst heute 47 Mitgliedstaaten. Zu den zentralen Aufgaben der internationalen
Organisation gehoren der Einsatz fiir Menschenrechte, die Sicherung demokratischer Grundrechte und Rechtsstaatlichkeit. Die beiden
Hauptorgane sind das Ministerkomitee und die Parlamentarische Versammlung.

28



turen des Europarates zur ,prime priority“ avancierte. So heisst es etwa in einem Papier des Europarates, das im
Anschluss an ein Expertenkolloquium publiziert worden war:

Whether at the European or on a global scale, we have witnessed, throughout this past decade, the diversion of
culture to justify conflicts between cultural and religious communities. The upheavals suffered by our societies
have brought home the fact that all of Europe is vulnerable. (Dialogue serving intercultural and inter-religious
communication, Hervorhebung im Original)

Auch in der im Jahr 2003 verabschiedeten ,Declaration on Intercultural Dialogue and Conflict Prevention® wird
der interkulturelle Dialog als bedeutendes Instrument der Konfliktbearbeitung von Seiten des Europarates pro-
pagiert.” Ziel der Erkldrung ist es, die Rolle und die Verantwortung der fiir die Bereiche der Kultur zustindigen
Minister bei der Schaffung einer Gesellschaft basierend auf interkulturellem Dialog und Respekt vor kultureller
Diversitat wie auch bei der Bildung von Konfliktpravention, Konfliktmanagement und Konfliktbeilegung begiins-
tigenden Rahmenbedingungen darzulegen. Und geradezu ,,naturgemass® wird hierbei der Kultur durch die zu-
standigen Minister - als ,primary vehicle of meaning®, als ,tool for understanding, ,democratic agent and in-
strument of individual and collective human development“ wie auch als ,forum for rapprochement and dialogue
between all men and women® - eine grosse gesellschaftliche Bedeutung zugesprochen. Im Anhang an die Erkla-
rung erldutern die unterzeichnenden Minister konkret ihr konzeptionelles Begriffsverstandnis:

This term defines tools used to promote and protect the concept of cultural democracy, and encompasses the tan-
gible and intangible elements likely to foster all forms of cultural diversity, manifesting themselves in multiple
identities whether individual or collective, in transformations and in new forms of cultural expression. Intercul-
tural dialogue must extend to every possible component of culture, without exception, whether these be cultural
in the strict sense or political, economic, social, philosophical, or religious. In this context, for instance, inter-faith
and interreligious dialogue must be viewed in terms of its cultural and social implications versus the public
sphere. (Appendix: Definitions, Principles and Methods)

Im Kontext von Konfliktmanagement und Friedenssicherung wird der interkulturelle Dialog als friedenspoliti-
sches Instrument schliesslich auch durch die ,Faro Declaration on the Council of Europe’s Strategy for Develo-
ping Intercultural Dialogue“ aufgegriffen. Der interkulturelle Dialog wird dabei ausdriicklich dem Huntington-
schen Paradigma des ,clash of civilizations® entgegengesetzt:

We reaffirm our vision based on the principles of the universality and indivisibility of human rights, democracy
and the rule of law. We reject the idea of a clash of civilisations and firmly believe that, on the contrary, increased
commitment to cultural cooperation - in the broad sense of the term - and intercultural dialogue will benefit
peace and international stability in the long term, including with respect to the threat of terrorism. (Faro Declara-
tion)

Kulturelle Diversitit europdischer Gesellschaften und soziale Kohasion

Ein weiterer zentraler Kontext, in dessen Rahmen das Konzept des interkulturellen Dialogs durch den Europarat
aufgegriffen und weiter entwickelt wurde, ist die Frage der sozialen Kohasion angesichts der kulturellen Diversi-
tat Europas. In besonderem Masse zeigt sich dies in der ,Declaration on Fifty Years of European Cultural Coope-

ration“ (2004).” Der oftmals als bedrohlich wahrgenommen und beschriebenen kulturellen Diversitit wird in der
so genannten ,Wroclaw-Erkliarung“” die Idee eines (gemeinsamen) grosseren Ganzen, einer gemeinsamen euro-

paischen Geschichte wie auch einer gemeinsamen Zukunft entgegengestellt:

Bemerkenswert ist diesbezliglich, dass diese so genannte ,Opatija-Erklarung® von den ,Kulturministern der im Europarat vertretenen
Staaten ausgearbeitet und unterzeichnet wurde und damit ,Kultur® und ,Konfliktpravention“ unweigerlich miteinander verkniipft wurden
wie auch die Konfliktpravention zugleich zum Gegenstand des Portfolios der Kulturminister erklart wurde. Zuvor hatten sich im Februar
des selben Jahres die fiir Kultur zustdndigen Minister der im Europarat versammelten Staaten in Strassburg getroffen, um in einem
inoffiziellen Meeting “The new role and new responsibilities of ministers of culture in initiating intercultural dialogue, with due regard for
cultural diversity”zu erdrtern und das Treffen in Opatija vorzubereiten.

Die so genannte ,Wroclaw Declaration” war anldsslich des 50jdhrigen Jubildums des Europdischen Kulturabkommens von den Kultur-,
Bildungs-, Jugend- und Sportministern der Unterzeichnerstaaten des Kulturabkommens verabschiedet worden.

Die Benennung der Erkldrungen erfolgt im Sprachgebrauch meist nach dem Ort ihrer Entstehung.

29



We should deepen a sense of our shared history and common future among the peoples of our 48 states, within
their diversity, so as to avoid the emergence of a sense of division within greater Europe. We should therefore
encourage a balanced vision of the identities which make up “Greater Europe”. We should also encourage and
preserve links and dialogue with European diasporas throughout the world. (Wroclaw-Declaration, Hervorhebung
im Original)

Der in diesem Zusammenhang propagierte interkulturelle Dialog soll laut Erklarung unter Beachtung der fun-
damentalen Prinzipien Europas inklusive seiner interreligiosen Dimension in die europaische Politik eingebun-
den werden. Folgt man der Argumentationslinie der ,Wroclaw-Erklarung®, so soll gerade im Kontext der kultu-
rellen Diversitdt und der damit verbundenen Frage der sozialen Kohdsion ein auf auf dem Vorrang gemeinsamer
Werte basierender interkultureller und interreligioser Dialog organisiert und systematisch gefordert werden: als
Mittel, um ein gegenseitiges Bewusstsein und Verstandnis des jeweils anderen zu schaffen, um Konflikten vor-
zubeugen, Konfliktbeilegung und Versohnung zu fordern und soziale Kohdsion trotz kultureller Diversitat der
Gesellschaften zu sichern. Formeller und informeller Bildung wie auch der Erinnerung an das gemeinsame Erbe
wird dabei von den unterzeichnenden Kultur-, Bildungs-, Jugend- und Sportministern eine bedeutende Rolle
zugeschrieben.

Etwa ein halbes Jahr nach der ,Wroclaw Declaration“ verabschiedeten die Staats- und Regierungschefs der Mit-
gliedstaaten des Europarates im Mai 2005 die so genannte ,Warsaw Declaration®. Auch darin wird das Konzept
des interkulturellen Dialogs u.a. im Kontext von kultureller Diversitit und sozialer Kohdsion aufgegriffen und
propagiert. Dass der interkulturelle Dialog damit nun auch auf hochster politischer Ebene innerhalb des Europa-
rates festgeschrieben wurde, unterstreicht zweifellos die Bedeutung, die dem interkulturellen Dialog als politi-
sches Instrument innerhalb des Europarats beigemessen wird. Einleitend verweisen die Staats- und Regierungs-
chefs in ihrer Erklarung auf die Notwendigkeit der Schaffung eines auf den gemeinsamen Werten Demokratie,
Menschenrechte und Rechtsstaatlichkeit basierenden Europas ohne trennende Linien (,,Europe without dividing
lines”) und schreiben dabei in Abschnitt 6 der Erklarung dem interkulturellen Dialog eine zentrale Rolle zu:

We shall foster European identity and unity, based on shared fundamental values, respect for our common heri-
tage and cultural diversity. We are resolved to ensure that our diversity becomes a source of mutual enrichment,
inter alia, by fostering political, inter-cultural and inter-religious dialogue.

In dem die ,Warsaw Declaration“ erganzenden Aktionsplan werden schliesslich die zentralen Aufgaben des
Europarats fiir die kommenden Jahre festgeschrieben. Neben der (I) Férderung der gemeinsamen Werte Men-
schenrechte, Rechtsstaatlichkeit und Demokratie und der (II) Starkung der Sicherheit der Biirger Europas ist dies
die (III) Schaffung eines humaneren und inklusiveren Europas (,Building a more human and inclusive Europe”).
In diesem Zusammenhang benennt der Aktionsplan u.a. den Schutz und die Forderung kultureller Diversitat bei
gleichzeitiger Sicherung der sozialen Kohdsion wie auch die Unterstiitzung des interkulturellen Dialogs als zu-
kiinftige Aufgaben des Europarates. Dem auf den universalen Menschenrechten basierenden und die Zivilgesell-
schaft involvierenden interkulturellen Dialog wird hierbei das Potential zugeschrieben, Bewusstsein, Verstand-
nis, Aussohnung, und Toleranz zu fordern wie auch in den Aufgabenbereichen der Konfliktpravention, Integrati-
on und sozialen Kohdsion ein wirksames Instrument zu sein. Um das Konzept zu starken, beschlossen die
Staats- und Regierungschefs in dem Aktionsplan konkret die Einrichtung eines Koordinators fiir den interkultu-
rellen Dialog. Aufgabe des Koordinators™ ist es, die Kooperation auf dem Feld des interkulturellen Dialogs so-
wohl innerhalb der Strukturen des Europarates als auch mit anderen regionalen und internationalen Organisati-
onen zu koordinieren.

Grundlegend konzeptionalisiert und ausgearbeitet wurde der interkulturelle Dialog in den Strukturen des Euro-
parates jedoch insbesondere mit dem ,Weissbuch zum interkulturellen Dialog“. Auch darin wird der interkultu-
relle Dialog in den Kontext einer historisch verwurzelten und zugleich durch das Phdnomen der Globalisierung
forcierten kulturellen Diversitdt Europas gesetzt und vor diesem Hintergrund als Notwendigkeit propagiert. Dass
das Weissbuch im Mai des Jahres 2008 vom Ministerkomitee des Europarates (und somit durch eines der beiden

* Die Aufgabe, die interkulturellen Dialogaktivititen des Europarates zu koordinieren, wurden Ende des Jahres 2005 an Gabriella Battaini-
Dragoni, der Generaldirektorin fiir Erziehung, Kultur und Kulturerbe, Jugend und Sport, ibertragen.

30



Hauptorgane des Europarates) angenommen wurde, kann laut Gabriella Battaini-Dragoni durchaus als Zeichen
des hohen Stellenwerts des interkulturellen Dialogs innerhalb der Organisation gewertet werden:

The fact that the text was adopted by all the ministers of foreign affairs of the 47 countries of the Council of
Europe means that this text - which is a white paper, it's not a convention of course, it's not a binding text - has
nonetheless become a very strong policy statement of the organization in the field of intercultural dialogue. (In-
terview 06.07.2009)

Der Veroffentlichung des Weissbuches war ein langwieriger Konsultations- und Diskussionsprozess vorange-
gangenen, in den die verschiedensten politischen Institutionen auf den unterschiedlichsten politischen Ebenen
wie auch die verschiedensten zivilgesellschaftlichen Organisationen einbezogen wurden.” Erklértes Ziel des
Weissbuches ist es u.a., mit seinen Inhalten einen konzeptionellen Rahmen und Leitfaden fiir politische Ent-
scheidungstrager und politische Praxis zur Verfiigung zu stellen (vgl. Europarat 2008: 4) und zugleich Instru-
mente zur Forderung eines verstarkten interkulturellen Dialogs in und zwischen den europaischen Gesellschaf-
ten wie auch zwischen Europa und seinen Nachbarn zu identifizieren (Europarat 2008: 7). Der interkulturelle
Dialog wird dabei als Mittel propagiert, ,um ethnische, religiose, sprachliche und kulturelle Spaltungen zu ver-
meiden® (Europarat 2008: 3).

Schon zu Beginn des Textes wird der interkulturelle Dialog demonstrativ mit den origindren und zentralen Auf-
gaben des Europarates verkntipft. Damit wird sicherlich nicht nur die Bedeutung, die dem interkulturellen Dia-
log durch den Europarat zugeschrieben wird, hervorgehoben, sondern auch der Europarat selbst als zentraler
Akteur auf dem Feld des interkulturellen Dialogs durch das Weissbuch positioniert. In Kapitel 1.1 des Weissbu-
ches (Der Europarat und der interkulturelle Dialog) heisst es dazu:

Die Forderung des interkulturellen Dialogs tragt dazu bei, dass der Europarat seine wichtige Aufgabe der Wah-
rung und Forderung der Menschenrechte, der Demokratie und des Rechtsstaats erfiillen kann. (Europarat 2008:
7)

Die herausragende Bedeutung, die dem interkulturellen Dialog als gesellschaftspolitischem Konzept zugeschrie-
ben wird, basiert auf der grundsétzlichen Annahme des Scheiterns anderer herkdmmlicher Gesellschaftskonzep-
te angesichts der zunehmenden kulturellen Diversitiat Europas. In besonderem Masse gilt dies laut Weissbuch
fiir das Konzept des Multikulturalismus™:

Bei der Befragung ist ein Gedanke immer wiedergekehrt: Die herkémmlichen Herangehensweisen des Umgangs
mit der kulturellen Vielfalt werden den Gesellschaften nicht mehr gerecht, weil diese ein bisher ungeahntes Maf3
an Vielfalt erleben und sich stdndig weiterentwickeln. Die Antworten in den Fragebogen der Mitgliedstaaten zei-
gen vor allem, dass sich der bislang bevorzugte politische Ansatz, der sich unter dem Begriff "Multikulturalis-
mus" subsumieren ldsst, als ungeeignet erwiesen hat (Europarat 2008: 9).

Vor diesem Hintergrund wird der interkulturelle Dialog innerhalb des Weissbuches als ,Schliisselelement fiir die
Zukunft Europas® und neue Strategie zur Realisierung von Inklusionsgesellschaften*' (Europarat 2008: 9) propa-

1

Zum Entstehungsprozess des Weissbuches vgl. Europarat 2008: 7 - 9.

Zum Verstdandnis von ,Multikulturalismus®“ dussert sich das Weissbuch wie folgt: ,In der westlichen Hilfte des geteilten
Nachkriegseuropas ist die Erfahrung mit Zuwanderung mit einem neuen sozialen Begriff belegt worden, der unter dem Namen
Multikulturalismus bekannt wurde. Dieses Modell empfahl parallel zu dem Wertesystem der "Aufnahme"mehrheit die politische
Anerkennung des als "anders" wahrgenommenen Wertesystems (der Minderheitsgesellschaften). Obgleich er sich demonstrativ von der
Assimilation abwandte, folgte der Multikulturalismus oft demselben Schema einer zwischen Mehrheit und Minderheit erstarrten
Gesellschaft; er unterschied sich davon nur insofern, als er mehr fir die Abtrennung der Minderheit pladierte als fiir deren Anpassung an
die Mehrheit.“ (Europarat 2008: 17)

Inklusion, im Weissbuch gleichgesetzt mit ,sozialer Integration® oder ,Integration“ bezeichnet laut Weisbuch ,einen Prozess in zwei
Richtungen und die Fahigkeit zum Zusammenleben von Menschen unter vollstandiger Achtung der Menschenwiirde, des Gemeinwohls,
des Pluralismus und der Vielfalt, des Gewaltverzichts und der Solidaritdt sowie die Féahigkeit zur Teilnahme am sozialen, kulturellen,
6konomischen und politischen Leben. Dieser Begriff umfasst alle Aspekte der sozialen Entwicklung und alle Politiken. Integration verlangt
den Schutz der Schwachen, aber auch das Recht auf Anderssein, Kreativitat und Innovation. Wirksame Integrationspolitiken sind
erforderlich, damit die Zugewanderten in vollem Umfang am Leben des Aufnahmelandes teilnehmen konnen. Die Zuwanderer miissen
sich wie jeder andere auch den Gesetzen anpassen und die Grundwerte der europdischen Gesellschaften und deren Kulturerbe achten.
Integrationsstrategien miissen notwendigerweise alle Bereiche der Gesellschaft erfassen und soziale, politische und kulturelle Aspekte

-

31



giert und zugleich mit den ,allgemeingiiltigen Prinzipien, wie sie vom Europarat gefordert werden®, die Grenzen
fiir eine Kultur der Toleranz wie auch damit einhergehend die Grenzen eines interkulturellen Dialogs zementiert:

Kulturelle Traditionen konnen nicht Vorrang vor Prinzipien und Werten haben, wie sie in der Europdischen Men-
schenrechtskonvention und anderen Instrumenten des Europarats tber biirgerliche und politische, soziale, 6ko-
nomische und kulturelle Rechte niedergelegt sind, ungeachtet dessen, ob sie von Mehrheiten oder von Minder-
heiten gepflegt werden. (Europarat 2008: 10)

Die Vermittlung zwischen einer wertschatzenden Haltung gegentiber kultureller Vielfalt und der Aufrechterhal-
tung sozialer Kohésion" wird im Weissbuch als eine der grundlegenden Aufgaben von Politik ausgemacht. Dem
interkulturellen Dialog wird diesbeziiglich eine herausragende Bedeutung zugeschrieben. So wird der interkultu-
relle Dialog wie folgt definiert:

Im Rahmen dieses Weissbuchs bezeichnet der interkulturelle Dialog einen Prozess des offenen und respektvollen
Meinungsaustausches von Einzelnen und Gruppen unterschiedlicher ethnischer, kultureller, religioser und
sprachlicher Herkunft und Traditionen in einem Geist von gegenseitigem Verstandnis und Respekt. Die Freiheit
und die Fahigkeit der MeinungsauBerung, aber auch der Wille und die Fahigkeit, dem, was die anderen zu sagen
haben, zuzuhoren, sind hierbei unverzichtbar. Der interkulturelle Dialog tragt zur politischen, sozialen,
kulturellen und 6konomischen Integration bei sowie zum Zusammenhalt von Gesellschaften mit
unterschiedlichen Kulturen. Er fordert die Gleichstellung, die menschliche Wiirde und das Streben nach
gemeinsamen Ziele. Ziel des interkulturellen Dialogs ist es, die verschiedenen Zugangs- und Sichtweisen der
Welt besser verstandlich zu machen, Zusammenarbeit und Teilhabe (bzw. die Entscheidungsfreiheit) zu starken,
es den Menschen zu gestatten, sich zu entwickeln und zu verandern, und Toleranz und Achtung des anderen zu
fordern. (Europarat 2008: 20)

Im vierten Teil des Weissbuches werden schliesslich fiinf politische Handlungskonzepte zur Forderung des in-
terkulturellen Dialogs aufgezeigt und diskutiert. Verwiesen wird hierbei zum einen auf die Bedeutung eines
»demokratischen Umgangs mit kultureller Vielfalt“ u.a. durch die Schaffung einer politischen Kultur der Wert-
schatzung kultureller Vielfalt, durch den Schutz der Menschenrechte und Grundfreiheiten wie auch durch die
Sicherung von Chancengleichheit.” Zum andern betont das Weissbuch die Bedeutung von ,demokratischem
Biirgersinn* und Teilhabe“ und in diesem Zusammenhang die Notwendigkeit einer aktiven Beteiligung aller
Mitglieder der Gesellschaft (vgl. Europarat 2008: 35ff.). Darliber hinaus verweist das Weissbuch auf die Wichtig-
keit, ,interkulturelle Kompetenzen zu lernen und zu lehren® (Europarat 2008: 36).45 und nennt als weitere zent-
rale Vorbedingung fiir die Forderung des interkulturellen Dialogs die Existenz von realen und virtuellen ,Rdu-
men fir den interkulturellen Dialog“ (42ff.). Propagiert wird diesbezliglich sowohl der Ausbau bereits existieren-
der als auch die Schaffung so genannter neuer Riume.”

Schlussendlich verweist das Weissbuch auf die Notwendigkeit, den ,interkulturellen Dialog in den internationa-
len Beziehungen“ auszuweiten und ihm damit eine internationale Dimension zu verleihen (Europarat 2008:

miteinschliefen. Sie miissen die Wiirde der Zugewanderten und deren unterschiedliche Identitdt respektieren und dies in die politischen
MaBnahmen einflieBen lassen“ (Europarat 2008: 12)

LSozialer Zusammenhalt bezeichnet nach der Definition des Europarats die Fahigkeit einer Gesellschaft, das Wohlergehen aller ihrer
Mitglieder dadurch zu gewédhrleisten, dass Diskrepanzen so weit wie moglich verringert und Polarisierung vermieden werden. Eine von
Zusammenhalt gepragte Gesellschaft ist eine solidarische Gemeinschaft aus freien Individuen, die diese gemeinsamen Ziele mit
demokratischen Mitteln verfolgen“ (Europarat 2008: 12)

So gilt es laut Weissbuch u.a. Mehrheitsprinzip und Minderheitenrechte miteinander in Einklang zu bringen, Ordnungskréfte, politische
Entscheidungstrager, Padagogen und sonstige Berufsgruppen und Fithrungspersénlichkeiten der Zivilgesellschaft so auszubilden, dass sie
ihre Aufgaben auch in kulturell vielfaltigen Gemeinschaften erfiillen konnen und Angehdrige von Medienberufen fiir die Notwendigkeit
eines interkulturellen Dialogs und einer interkulturellen Zusammenarbeit zu sensibilisieren (vgl. Europarat 2008: 31ff.).

Demokratischen Biirgersinn definiert das Weissbuch als ,das Recht, ja die Pflicht, zusammen mit anderen am gesellschaftlichen und
wirtschaftlichen Leben sowie an den offentlichen Angelegenheiten der Gemeinschaft teilzunehmen® (Europarat 2008: 35).

> Das Weisshuch betont in diesem Zusammenhang den Wert von Minderheitensprachen, die Notwendigkeit des Erlernens der
Mehrheitssprache und verweist dariiber hinaus auf die Bedeutung von Schul- und Hochschulbildung wie auch auf den Wert des
ausserschulischen Lernens (vgl. Europarat 2008: 36ff.).

Das Weissbuch fiihrt hierzu konkret aus: ,Der Erfolg der interkulturellen Bewiltigung ist auf allen Ebenen weitgehend von der Zahl
solcher Rdume abhédngig. Dies sind reale Raume wie StraBen, Markte und Geschéfte, Hauser, Kindergdrten, Schulen und Universititen,
soziokulturelle Zentren, Jugendclubs, Kirchen, Synagogen und Moscheen, Versammlungsséle in den Unternehmen und am Arbeitsplatz,
Museen, Bibliotheken und andere Freizeiteinrichtungen oder auch virtuelle Réume wie Medien.“ (Europarat 2008: 42).

9

&

&

=
&

32



45ff)). Uberaus deutlich streicht das Weissbuch dabei nochmals die Rolle des Europarates hervor wie auch den
Mehrwert seines Engagements:

Der "Mehrwert", der so den anderen internationalen Organisationen, den Mitgliedstaaten, der Zivilgesellschaft
und allen sonstigen Akteuren zugute kommt, ist in erster Linie seiner Expertise hinsichtlich Standards und Fort-
schrittskontrolle bei den Menschenrechten, der Demokratie und der Rechtsstaatlichkeit zu verdanken. Der Euro-
parat kann sein Fachwissen auch beisteuern, um die Herausforderungen, die sich durch die kulturelle Vielfalt im
Sozial-, Erziehungs-, Gesundheits- und Kulturbereich ergeben, zu bestehen. (Europarat 2008: 46)

Zwischenfazit

Fasst man an dieser Stelle den Prozess der Aneignung und Konzeptionalisierung des interkulturellen Dialogs
innerhalb der Strukturen des Europarates zusammen, so kann auch flir den Europarat festgestellt werden, dass
das Konzept seit Mitte der 1990er Jahre im Kontext der verschiedensten politischen Themenfelder aufgegriffen
wurde und seitdem als vielseitiges politisches Instrument propagiert wird. Dabei wird der interkulturelle Dialog
- wie auch bei der EU - mit Giberaus vielfaltigen und grossen Erwartungen verknlpft. Basis daftr ist sicherlich
das Verstdandnis des interkulturellen Dialogs als neue und notwendige konzeptionelle Antwort auf neue Heraus-
forderungen einer sich rasch verdndernden Welt, insbesondere einer Zunahme von kultureller Diversitdt und
multikultureller Begegnungen. Dartiber hinaus wird bei der Lektiire der exemplarisch diskutierten Dokumente
deutlich, dass der Europarat sein Engagement auf dem weiten Feld des interkulturellen Dialogs stets in den
Kontext seiner primédren Kernaufgaben und Kernkompetenzen (Forderung von Demokratie, Menschenrechten
und Rechtsstaatlichkeit) setzt und in seiner Argumentation fortwéhrend mit diesen Werten verbindet.” Dem
interkulturellen Dialog wird dabei die Funktion zugesprochen, diese grundlegenden Werte zu propagieren, wie
auch gleichzeitig die Werte selbst als Basis fiir den postulierten interkulturellen Dialog dienen sollen.

Die Tatsache wiederum, dass das Konzept im Verlauf der Jahre auf den verschiedensten politischen Ebenen des
Europarates Eingang fand, kann durchaus auch als Bekenntnis der einzelnen Mitgliedstaaten des Europarates
zum Konzept des interkulturellen Dialogs interpretiert werden. Denn mit der Unterschrift der entsprechenden
Dokumente durch die zustandigen Ministerinnen und Minister dokumentierten die Mitgliedstaaten zugleich ihre
Uberzeugung von der Notwendigkeit des interkulturellen Dialogs, ihre Erwartungen an das Konzept wie auch
schliesslich ihre Bereitschaft, sich vermehrt auf dem Feld des interkulturellen Dialogs zu engagieren. Folglich ist
der interkulturelle Dialog - auch wenn der Wert dieses politischen Bekenntnisses sich erst in der tatsdchlichen
politischen Praxis der jeweiligen Staaten zeigen wird - nicht nur als Projekt der Institution ,Europarat®, sondern
auch als Projekt der einzelnen Mitgliedsstaaten dieser Institution zu begreifen.

3.2.3 Aneignung und Verankerung des Konzepts durch die UNESCO

Auch die United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization® (UNESCO) hat als rechtlich selbst-
standige Sonderorganisation der Vereinten Nationen das Konzept des interkulturellen Dialogs in ihren Struktu-
ren aufgegriffen und in verschiedenen Dokumenten fortentwickelt.”” Dabei steht jedoch nicht - wie bei EU und
Europarat oftmals festzustellen - eine regionale Perspektive und damit verbunden etwa der Wille der Konstruk-
tion einer regionalen Identitdt im Vordergrund, sondern der interkulturelle Dialog wird stets in einem globalen
Kontext diskutiert.

&

So heisst es etwa in dem im Jahr 2002 verdffentlichten Arbeitspapier ,Dialogue serving intercultural and inter-religious communication®:
LFirstly, dialogue presupposes the recognition of the equal dignity of all human beings and of the duty to respect human rights as en-
shrined in the Universal Declaration and, as far as the wider Europe is concerned, in the European Convention of Human Rights. As there
is no peace without human rights, there can be no genuine dialogue without human rights, the latter being best protected, through a com-
mitment to democracy and the rule of law. The promotion of these fundamental values in a context of collective responsibility is the Coun-
cil of Europe main mission in a Europe of soon 45 member countries and 800 millions people.”
(http;//www.coe.int/T/E/Com/Files/Events/2002-10-Intercultural-Dialogue/colloquy_experts_conclusions.asp [12.01.2010])

Die Aufgabengebieten der UNESCO umfassen die Forderung von Erziehung, Wissenschaft und Kultur sowie von Kommunikation und
Information. Derzeit sind in der UNESCO 193 Staaten vertreten.

Siehe dazu u.a. UNESCO 2001,2003, 2004, etc.

-
&

5

33



Sicherung von Frieden und Sicherheit angesichts kultureller Diversitit

Zu den wichtigsten Kontexten, in deren
Rahmen der interkulturelle Dialog als politi-
sches Instrument auch durch die UNESCO
propagiert wird, gehort ohne Zweifel die
Frage der Gewahrleistung von Frieden und
Sicherheit angesichts kultureller Diversitat.
Deutlich wird dies etwa anhand der ,Univer-
sal Declaration on Cultural Diversity”, die im
November 2001 - also wenige Wochen nach
den Attentaten des 11. Septembers - von der
Generalkonferenz der UNESCO™ verabschie-
det wurde.” In der Erkldrung bekraftigen die
Unterzeichnerstaaten einleitend ihr weites
Versténdnis von Kultur” und streichen

zugleich deren politische Bedeutung etwa
Auch die UNESCO setzt sich fiir die Forderung des intekulturellen Dialogs ein hinsichtlich der Fragen von Identitat und
und geht dabei von einem Verstandnis eines global angelegten Verstandi-
gungsprozesses aus. Bild: Tagung am UNESCO-Hauptsitz in Paris)

sozialer Kohdsion heraus. Dementsprechend
wird dem Respekt vor kultureller Vielfalt,
Toleranz, Dialog und Zusammenarbeit fiir die Sicherung des internationalen Friedens und die Gewéhrleistung
von Sicherheit eine grosse Bedeutung beigemessen. Der Prozess der Globalisierung wird hierbei als Herausfor-
derung fiir die existierende kulturelle Vielfalt benannt wie auch als Prozess begriffen, der die notwendigen Vor-
aussetzungen fiir einen interkulturellen Dialog schafft. Als grundlegend fiir die Erklarung kann sicherlich das
mehr oder minder durchgangig vermittelte tiberaus positive Verstandnis von kultureller Diversitat angesehen
werden, das sich die UNESCO zu eigen gemacht hat und sich u.a. in dem UNESCO-Slogan ,the cultural wealth of
the world is its diversity in dialogue“ widerspiegelt. Schon in Artikel 1 der Allgemeinen Erklarung wird diesem
Verstandnis folgend eine geradezu ,natiirliche” Notwendigkeit kultureller Diversitat festgeschrieben:

As a source of exchange, innovation and creativity, cultural diversity is as necessary for humankind as biodiver-
sity is for nature. (Universal Declaration on Cultural Diversity)

Als Instrument der Friedenssicherung und der Gewahrleistung von Sicherheit wird der interkulturelle Dialog
auch in der durch die Generalversammlung der Vereinten Nationen verabschiedeten Resolution ,Global Agenda
for Dialogue among Civilizations” (A/RES/56/6) propagiert. In der Resolution wird der ,Dialogue among Civiliza-
tions” (in der deutschen Version als ,Dialog zwischen Kulturen“” iibersetzt) grundsitzlich in den Kontext der
Ziele und Grundsitze der Vereinten Nationen gesetzt™ und vor diesem Hintergrund die Entschlossenheit der
Generalversammlung bekundet, den Dialog zwischen den Kulturen zu erleichtern und zu fordern. Der Dialog der
Kulturen wird in Artikel 1 wie folgt definiert.

2

Die Generalkonferenz der UNESCO gilt als das oberstes Entscheidungs- und Kontrollorgan der UNESCO. Seit 1954 kommt die
Generalkonferenz alle zwei Jahre zu einer ordentlichen Tagung zusammen. Sie bestimmt u..a. die Zielsetzung und die allgemeinen
Richtlinien der UNESCO, beschlieBt iiber die Programme des Exekutivrates und beruft internationale Staatenkonferenzen ein.

@

Der vormalige Generaldirektor der UNESCO, Koichiro Matsuura, beschreibt den Einfluss der Attentate in einem der UNESCO-Erklarung
vorangestellten Vorwort wie folgt: ,It came in the wake of the events of 11 September 2001, and the UNESCO General Conference, which
was meeting for its 31st session, was the first ministerial-level meeting to be held after those terrible events. It was an opportunity for
States to reaffirm their conviction that intercultural dialogue is the best guarantee of peace and to reject outright the theory of the inevita-
ble clash of cultures and civilizations.“ (UNESCO 2002)

,Culture should be regarded as the set of distinctive spiritual, material, intellectual and emotional features of society or a social group, and
that it encompasses, in addition to art and literature, lifestyles, ways of living together, value systems, traditions and beliefs.” (Universal
Declaration on Cultural Diversity)

Wiéhrend in der englischen Version der Resolution stets der Begriff des ,dialogue among civilizations“ benutzt wird, wird in der deutschen
Version durchgingig vom ,Dialog zwischen den Kulturen* gesprochen. Nichtsdestotrotz unterscheidet die deutsche Ubersetzung
wiederum auch zwischen den Begriffen Kultur und Zivilisation.

Die Ziele der Vereinten Nationen sind: Entwicklung freundschaftlicher, auf der Achtung vor dem Grundsatz der Gleichberechtigung und
Selbstbestimmung der Volker beruhender Beziehungen zwischen den Nationen, Ergreifen von geeigneten Manahmen zur Festigung des
Weltfriedens, Forderung einer internationalen Zusammenarbeit, Achtung vor den Menschenrechten und Grundfreiheiten.

2z

34



Dialogue among civilizations is a process between and within civilizations, founded on inclusion, and a collective
desire to learn, uncover and examine assumptions, unfold shared meaning and core values and integrate multiple
perspectives through dialogue. (Global Agenda for Dialogue among Civilizations)

Die in der Resolution mit dem interkulturellen Dialog verfolgten Zielsetzungen lauten dabei wie folgt:

=  Promotion of inclusion, equity, equality, justice and tolerance in human interactions;

=  Enhancement of mutual understanding and respect through interaction among civilizations;

= Mutual enrichment and advancement of knowledge and appreciation of the richness and wisdom found in all
civilizations;

= [dentification and promotion of common ground among civilizations in order to address common challenges
threatening shared values, universal human rights and achievements of human society in various fields;

=  Promotion and protection of all human rights and fundamental freedoms and enrichment of common
understanding of human rights;

= Development of a better understanding of common ethical standards and universal human values;

=  Enhancement of respect for cultural diversity and cultural heritage. (Global Agenda for Dialogue among
Civilizations)

Auch im ,Ubereinkommen {iber den Schutz und die Forderung der Vielfalt kultureller Ausdrucksformen®, das im
Oktober des Jahres 2005 von der Generalkonferenz der UNESCO beschlossen wurde, wird der interkulturelle
Dialog u.a. im Kontext von Friedenssicherung und Gewdhrleistung von Sicherheit aufgegriffen. Die kulturelle
Vielfalt wird dabei als bestimmendes Merkmal der Menschheit wie auch als gemeinsames Erbe festgeschrieben,
wie auch zugleich das Recht eines jeden Staates verankert wird, regulatorische und und finanzielle Massnahmen
zum Schutz der kulturellen Ausdrucksformen auf seinem Staatsgebiet zu ergreifen. Die Existenz kultureller
Vielfalt erfahrt in dem Dokument erneut auch eine tiberaus positive Bewertung, wird sie doch u.a. als
»mainspring for sustainable development for communities, peoples and nations® (Convention on the Protection
and Promotion of the Diversity of Cultural Expressions) bezeichnet und ihre Bedeutung fir die volle Verwirkli-
chung der Menschenrechte und Grundfreiheiten hervorgehoben. Vor diesem Hintergrund betont das Uberein-
kommen die Notwendigkeit, Massnahmen zum Schutz kultureller Vielfalt zu ergreifen - insbesondere wenn
diese gefihrdet ist: Im Text des Ubereinkommens heisst es dazu:

Recognizing the need to take measures to protect the diversity of cultural expressions, including their contents,
especially in situations where cultural expressions may be threatened by the possibility of extinction or serious
impairment (Convention on the Protection and Promotion of the Diversity of Cultural Expressions)

Zwischenfazit

Fasst man die inhaltliche Auseinandersetzung der UNESCO mit dem Konzept des interkulturellen Dialogs zu-
sammen, so kann festgehalten werden, dass die UNESCO in ihren Dokumenten und Ausfiihrungen stets auch
darum bemiiht ist, neben den mdoglichen negativen Konsequenzen der kulturellen Diversitat der Welt auch ganz
besonders deren positive Aspekte herauszugreifen und zu betonen. Und ebenso wie bei EU und Europarat wird
dem interkulturellen Dialog gerade angesichts der - zu bewahrenden - kulturellen Diversitit auch bei der
UNESCO ein zentraler Stellenwert beigemessen. Zugeschriebene Funktion des interkulturellen Dialogs ist hier-
bei insbesondere die Forderung eines gegenseitigen Verstandnisses und Vertrauens auf lokaler, nationaler,
regionaler und internationaler Ebene, die Forderung von Integration wie auch die Konstruktion von Gemeinsam-
keiten.

35



3.3 Vergleich der konzeptionellen Ansatze und Kritik am Konzept des interkulturellen
Dialogs

Vergleicht man nun an dieser Stelle die konzeptionellen Ansdtze von EU, Europarat und UNESCO, dann lassen
sich in erster Linie grundsétzliche Gemeinsamkeiten aufzeigen. Grundlegend gemeinsam ist den Ansatzen, dass
das Konzept des interkulturellen Dialogs vor dem Hintergrund aktueller politischer, sozialer und wirtschaftlicher
Entwicklungen und Herausforderungen (Globalisierung, Integration, soziale Kohdsion, Friedenssicherung, etc.)
diskutiert und propagiert wird. Die ,Entdeckung® des interkulturellen Dialogs und seine Verankerung in Doku-
menten kann somit als Reaktion der drei Institutionen auf oftmals tiefgreifende und rasche Verdnderungen der
Welt (oder ihrer Wahrnehmung) verstanden werden wie auch als Eingestdndnis des Scheiterns bisher verfolgter,
herkommlicher konzeptioneller Ansétze. In diesem Sinne spiegelt der Diskurs um den interkulturellen Dialog
ganz im Senghaasschen Sinne ,reale Sachverhalte“ wider und der interkulturelle Dialog lasst sich durchaus als
neue konzeptionelle Antwort auf den Sachverhalt einer durch zunehmende interkulturelle Interaktionen und
Abhédngigkeiten gepragten globalisierten Welt begreifen.

Die Funktion, die dem interkulturellen Dialog dabei prinzipiell zugeschrieben wird, ist in erster Linie eine infor-
mative und vermittelnde. Betrachtet man die jeweiligen Definitionen, so soll es nicht darum gehen, den oder die
Anderen von etwas zu iiberzeugen, sondern lediglich darum, tiber das eigene ,Anderssein“ zu informieren und
sich iber das ,,Anderssein“ des anderen informieren zu lassen und auf dieser Basis Gemeinsamkeiten herauszu-
arbeiten, etwa durch die Betonung eines gemeinsamen Erbes oder auch gemeinsamer zu bewaltigender Heraus-
forderungen. Dass dabeli stets auch von einem interkulturellen Dialog auf gleicher Augenhdhe unter gleichbe-
rechtigten und gleichwertigen Dialogpartnern ausgegangen wird, kann - Aufrichtigkeit vorausgesetzt - durch-
aus auch als neuer Ansatz in den internationalen Beziehungen interpretiert werden.

All dies darf jedoch nicht dariiber hinwegtauschen, dass die untersuchten Institutionen die Existenz und Unum-
stosslichkeit universeller, allgemeingiltiger und damit kulturunabhdngiger Werte und Grundsétze voraussetzen.
Betont werden in diesem Kontext stets die Universalitiat der Menschenrechte und Grundfreiheiten, bei Europarat
und EU zudem explizit die Grundsétze von Demokratie und Rechtsstaatlichkeit. Der interkulturelle Dialog darf
folglich nicht als Akzeptanz einer kulturell begriindeten Relativierung gesetzter universaler Werte missverstan-
den werden, sondern ganz im Gegenteil: Der propagierte interkulturelle Dialog soll auf diesen aufbauen und
somit mit zu deren Verbreitung beitragen.

Dartiber hinaus ist festzustellen, dass der interkulturelle Dialog (und insbesondere die konzeptionelle und pra-
xisorientierte Auseinandersetzung mit diesem) strukturelle Verdnderungen in den jeweiligen Organisationen
hervorgebracht hat. Somit wurden mit der Institutionalisierung des Konzepts, also seinem Niederschlag in kon-
krete Strukturen und Institutionen innerhalb und ausserhalb der Organisationen, zugleich die Voraussetzungen
daftir geschaffen, die Prasenz des Konzepts zu forcieren und damit auch dessen Prominenz innerhalb und aus-
serhalb der untersuchten Organisationen zu fordern. Ein Teil der im Grunde plotzlichen Erfolgsgeschichte des
Konzepts ist damit sicherlich auch durch seine Institutionalisierung zu erklaren.

Angesichts der tUberaus positiven Konnotation des Begriffs ,Dialog“ wie auch angesichts der Zentralitat und
Brisanz der politischen Herausforderungen, vor deren Hintergrund der interkulturelle Dialog propagiert wird,
und der noblen politischen Zielsetzungen, die mit dem interkulturellen Dialog verbunden werden, mag jede
Kritik am Konzept des interkulturellen Dialogs zundchst als unangebracht erscheinen. Aus wissenschaftlicher
Perspektive missen jedoch hinsichtlich des Konzepts einige kritische Fragen aufgeworfen und Anmerkungen
gemacht werden.

Betrachtet man zum einen die Vielfalt der Themen, in deren Kontext der interkulturelle Dialog auf den verschie-
densten politischen Ebenen diskutiert wird,” wie auch damit einhergehend die zahlreichen Ziele, die mit dem
interkulturellen Dialog von Seiten seiner Protagonisten angestrebt werden, so muss sicherlich die Frage nach
dem tatsachlichen Potential dieses politischen Konzepts und Instruments gestellt werden. Was kann interkultu-
reller Dialog tatsdchlich bewirken? Welche Moglichkeiten gilt es auszuschdpfen? Wo besteht die Gefahr der
Uberfrachtung? Im Laufe der Zeit wurde das Konzept mit derart vielen unterschiedlichen und zugleich grossen

* Européische Integration, Konstruktion einer Mittelmeerregion als gemeinsamer Raum, Bewahrung der existierenden kulturellen
Diversitét, Aufrechterhaltung oder Schaffung sozialer Kohdsion, Integration, Terrorismusbekdmpfung, etc.

36



Erwartungen verkntipft, dass sich der interkulturelle Dialog (zumindest in der Aussendarstellung seiner Vertre-
terinnen und Vertreter) zu einer Art grenzenlosen ,Zauberkasten“ entwickelt hat: So soll mittels interkulturel-
lem Dialog eine gemeinsame europdische Identitat geschaffen, kulturelle Diversitat in den Gesellschaften und
zwischen den Staaten nebenher weltweit erhalten, Extremismus verhindert, Integration gestaltet, soziale Koha-
sion gesichert und dartiber hinaus etwa das Mittelmeer, das lange Zeit als Grenzlinie diente, nun als gemeinsa-
mer Raum konstruiert werden. In der vermeintlich gegebenen Moglichkeit, das Konzept ad libitum erweitern zu
konnen, scheint offensichtlich zugleich seine magische Anziehungskraft zu liegen. Sinnvoll wire es vor diesem
Hintergrund, die mit dem Konzept des interkulturellen Dialogs verbundenen Erwartungen auf ein realistischeres
Mass zu reduzieren.

Zum andern muss - wie bereits erldutert - darauf hingewie-
sen werden, dass das Konzept von der Fiktion der Existenz
homogener und (wie auch immer voneinander) abgrenzbarer
Kulturen ausgeht. Beide Annahmen erweisen sich jedoch mit
zunehmender Einnahme der Mikroperspektive und unter
Beachtung der Auswirkungen einer fortschreitenden Globali-
sierung als nicht haltbar. So wenig es - gerade auch ange-
sichts der zunehmenden gesellschaftlichen und sozialen
Heterogenitat der Schweiz - ,die” spezifische Schweizer
Kultur gibt, so wenig gibt es , die“ europaische Kultur oder
gar ,die“ Kultur des Abendlandes. Auch eine tiber religiose
Zuweisung konstruierte Kultur (der christliche Kulturkreis,
die islamische Kultur, etc.) scheint angesichts der tatsachli-
chen Diversitdt und Heterogenitét der unter diesen Begriff-
lichkeiten zusammengefassten sozialen Gebilde kaum halt-
bar. Welcher Kultur gehort ein in Europa sozialisierter und
lebender Muslim an, welcher Kultur ein in Agypten lebender
koptischer Christ? Was eint - ausser ein paar grundlegenden
Glaubensaussagen - den im urbanen Bern lebenden musli-

Religiose und kulturelle Heterogenitdt Europas tritt auch

baulich in Erscheinung mischen Akademiker mit einem muslimischen Bauern im
Mahmud-Moschee, Ziirich, © Zentrum Religionsforschung, Jemen? Kulturen sind, wie Elberfeld in seinen Ausfiihrungen
Luzern deutlich macht, keine nebeneinander stehenden hypostasier-

ten Einheiten. Im Gegenteil:

Vielfaltige Kritik an diesen Vorstellungen hat gezeigt, dass ,Kulturen® ,nie in sich abgeschlossene Einheiten bil-
den, sondern vielmehr soziale Zusammenhénge bezeichnen, die sich im stindigen Wandel befinden, vor allem
durch die Begegnung mit anderen und fremden kulturellen Mustern®. (Elberfeld 2008: 40f.)

Dariiber hinaus stellt sich die Frage der Reprdsentation von ,Kulturen“ und damit die Frage der Existenz so
genannter ,reprasentativer Reprasentanten®. Wer kann aufgrund welcher Kriterien fiir sich in Anspruch neh-
men, eine Kultur zu reprasentieren? Und wer (oder was) wird durch diesen reprasentiert? Diese Fragen werden
gerade dann an Bedeutung gewinnen, wenn das Konzept des interkulturellen Dialogs in die konkrete Praxis
umgesetzt werden soll und Dialogpartner ausgewdhlt werden mussen.

Kritisch hinzuweisen gilt es letztlich auch auf die moglichen mit dem Konzept des interkulturellen Dialogs und
insbesondere mit der starken Fokussierung auf das Konzept verbundenen Konsequenzen. Denn mit der derzeit
oftmals zu konstatierenden (Uber)Betonung der Bedeutung von Kultur, kulturellen Unterschieden, kulturellen
Wahrnehmungen wie auch der Potentiale von Kultur werden zugleich andere, oftmals wirksamere Strukturen
und Entwicklungen (6konomische Disparitidten, ungleicher Zugang zu gesellschaftlichen Ressourcen, Bildungs-
unterschiede, etc.) marginalisiert oder gar negiert. Alles ist plotzlich Kultur und alles ldsst sich pldtzlich kulturell
begriinden. Konzeptionellen Scheuklappen gleich, kann die Uberbetonung des Faktors Kultur mehr verbergen
als erhellen. Und gerade hier zeigt sich schliesslich auch eine Parallelitdt des Konzepts des interkulturellen
Dialogs mit jenem Konzept, als dessen konzeptionelle Antwort der interkulturelle Dialog oftmals diskutiert wird:
Dem ,Clash of Civilizations”, der entlang kultureller Linien polarisierten Welt, in der nichts politisch, nichts
wirtschaftlich und nichts ideologisch, sondern alles kulturell bedingt ist.

37



4 Vom Konzept zum Projekt: die Praxis des interkulturellen  Dialogs und
die Frage ihrer Bewertung

4.1 Interkulturelle Dialogprojekte von Europdischer Union, Europarat und UNESCO

Im Folgenden wird es darum gehen, verschiedene, von den untersuchten Institutionen unter dem Banner des
interkulturellen Dialogs realisierte Projekte darzustellen und damit aufzuzeigen, wie EU, Europarat und UNESCO
(teilweise gemeinsam) das Konzept des interkulturellen Dialogs fordern und in den anvisierten Zielgruppen
implementieren. Die an dieser Stelle skizzierten Projekte sind dabei lediglich eine exemplarische Auswahl aus
einer Vielzahl unterschiedlichster realisierter Projekte.”

411 European Year of Intercultural Dialogue (2008)

Das Projekt

Das im Jahr 2008 realisierte ,Europdische Jahr des Interkulturellen Dialogs“” wurde, wie bereits dargestellt, von
der Europdischen Kommission initiiert und mit einem Finanzvolumen von 10 Millionen Euro umgesetzt. Es ist
insbesondere als Kampagne zu verstehen, das Konzept des interkulturellen Dialogs zu verbreiten, die verschie-
densten Akteure aus den unterschiedlichsten Bereichen fiir den interkulturellen Dialog zu gewinnen, ein Be-
wusstsein in den europdischen Gesellschaften fiir das Thema zu schaffen und damit die Idee eines interkulturel-
len Austausches tiber die Institutionen hinaus in der Bevilkerung zu verankern. Die Betonung der verschiede-
nen von der Europdischen Kommission lancierten Initiativen galt hierbei in besonderem Masse den als positiv
gewerteten Aspekten der kulturellen Diversitat Europas.

«57

Um dieses Ziel zu erreichen wurde eine Vielzahl unterschiedlicher Projekte® mit nach Angaben der Européi-
schen Kommission mehr als eintausend Partnerinstitutionen europaweit realisiert (vgl. dazu European Commis-
sion - DGEC 2009: 3). Die Bandbreite der Projekte reichte von Festivals, Kunstwettbewerben, akademischen
Seminaren, Uber Konzerte und Konferenzen bis hin zu Sportveranstaltungen. Um das Europdische Jahr des In-
terkulturellen Dialogs publik zu machen und mediale Aufmerksamkeit fiir das Jahr zu generieren, berief die
Européische Kommission so genannte ,Ambassadors of the European Year of Intercultural Dialogue””, startete
zugleich eine gross angelegte Pressekampagne und hielt eine Eroffnungskonferenz ab. Eine inhaltliche Ausei-
nandersetzung rund um das Konzept fand innerhalb des Jahres in den so genannten sieben Briisseler Debatten
statt, an denen européische Journalisten, Politiker und Vertreter der Zivilgesellschaft teilnahmen.” Dariiber
hinaus veranstaltete die Europdische Kommission u.a. einen Fotografiewettbewerb unter dem Motto ,Cultures on
my Street” und das ,,European Festival of Intercultural Dialogue” mit Konzerten, Workshops, Filmprojekten und
Debatten. Aus den anndhernd 300 auf Einladung der Europaischen Kommission eingereichten europaweiten
Projektvorschlagen wihlte die Kommission dartiber hinaus sieben ,Flagship-Projects” aus, die mit 2,4 Millionen
Euro gefordert wurden. Angestrebtes Zielpublikum dieser ,Flagship-Projects” waren insbesondere Jugendliche
und junge Erwachsene, die etwa Uber Festivals, Veranstaltungen an Schulen und Musikdownloads aus dem
Internet erreicht werden sollten.” Zudem wurde mit dem Projekt ,Tatapume* eine interkulturelle Radiokampag-
ne durchgefiihrt, an der sich Radiosender aus sieben européischen Staaten beteiligten.”

Bei der Auswahl der dargestellten Initiativen wurde versucht, moglichst unterschiedliche Projekte (,bewusstseinsfordernde”
Massnahmen, Projekte fiir die konkrete politische Praxis, wissenschaftliche Forschungsprojekte) aufzugreifen.

Eine ausfiihrliche Beschreibung der verschiedenen im Rahmen des Europdischen Jahres realisierten Projekte findet sich u.a. in European
Commission - DGEC 2009.

Die Europdische Kommission spricht von mehreren Hundert Initiativen (European Commission - DGEC 2009: 3).

Personlichkeiten aus Kunst, Literatur, Film und Musik.

Themen der Debatten waren: Integrating Conversations: The Impact of Migration on Intercultural Dialogue (05.03.2008); Negotiating
Differences: A Responsibility of Artists and Cultural Institutions(02.04.2008); News Horizons: Active Citizenship to Bridge Inter-religious
Divides (4.05.2008); Couscous Culture: Is that what Intercultural Dialogue in the Workplace is all about? (04.06.2008); Multilingualism: A
Bridge or a Barrier for Intercultural Dialogue? (10.09.2008); Education: Ready for the Intercultural Challenge (01.10.2008); Talking Our
Way out of Trouble: How Media Debate Can Combat Intolerance (05.11.2008).

Dies geschah beispielsweise mit dem Projekt ,Diversidad, das u.a. europdische Hiphop-Musiker aus Frankreich, Belgien, Norwegen,
Deutschland, Portugal, Spanien und Schweden fiir die Produktion einer Single zusammenfiihrte. Andere Musiker adaptierten die auf einer
Community-Plattform im Internet verdffentlichte Single und veréffentlichten wiederum ihre eigene Version der Single im Internet. Zudem

38



Bilanz des Projekts

Die Bilanz, die die Europdische Kommission am Ende des European Year of Intercultural Dialogue selbst zog, war
iberaus positiv:

The European Year successfully raised awareness of the benefits of the cultural diversity which characterises
Europe and generated reflection and debate on themes including minorities and migration, the role of the media,
education and science, as well as the contribution of different religions and beliefs to intercultural dialogue. (Eu-
ropean Commission - Directorate General for Education and Culture 2009: 1)

Neben der Anzahl an realisierten Projekten war dabei fiir die Europdische Kommission insbesondere die Publi-
kumswirksamkeit der verwirklichten Projekte, also die Wahrnehmung des Themenjahres in und durch die Of-
fentlichkeit Gradmesser fiir den ausgemachten Erfolg. Als Indikatoren dafiir fiihrt die Kommission u.a. mehr als
11000 Artikel in europdischen Printmedien wie auch mehr als 710.000 Besucher auf der offiziellen Website des
Europdischen Jahres an (European Commission - Directorate General for Education and Culture 2009: 1). Auch
eine externe Evaluation des Europdischen Jahres kommt bei der Bewertung des Themenjahres zu einem durch-
aus positiven Ergebnis. So halt der Bericht bezliglich der Relevanz des Themenjahres grundsatzlich fest, dass die
Zielvorgaben® des Jahres mit den identifizierten Problemen und der politischen Zielsetzung der EU iiberein-
stimmten (vgl. ECOTEC 2009a: 25). Dariiber hinaus wird auch Effizienz" des Européischen Jahres sowohl hin-
sichtlich der praktizierten Finanzierung wie auch beztiglich der Verteilung der zur Verfiigung stehenden Res-
sourcen positiv beurteilt (47). Hinsichtlich der Effektivitit” des Jahres wiederum weist der Bericht deutlich auf
signifikante Unterschiede zwischen den 27 beteiligten Staaten wie auch auf ein leichtes Ubergewicht bei so
genannten bewusstseinsbildenden Massnahmen zur Bedeutung des Interkulturellen Dialogs hin (102). Als be-
sonderer Erfolg wird neben der Identifizierung und Verbreitung von ,best practices” insbesondere das Erzielen
von Aufmerksamkeit fiir Themen rund um den interkulturellen Dialog gewertet. Dariiber hinaus kommt die
Studie zu dem Schluss, dass auch das Ziel, Initiativen auf die Zielgruppe ,Jugend“ zu fokussieren, umfassend
erflillt wurde wie auch die Mobilisierung von Interessenvertretern (auch wenn dabei Kunst- und Kulturorganisa-
tionen beglinstigt worden waren) laut Bericht beachtlich war.

Kritisch weist die Studie jedoch darauf hin, dass benachteiligte Gruppen selbst lediglich in geringem Masse in
das Jahr einbezogen waren und der Effekt auf diese Gruppen als vergleichsweise schwach beurteilt werden muss
(96). Kurzum: Eine gerade gesellschaftspolitisch relevante Zielgruppe scheint durch das Europaische Jahr des
interkulturellen Dialogs nicht erreicht worden zu sein. Als eher gering werden zudem die nachhaltigen Auswir-
kungen des Europédischen Jahres des interkulturellen Dialogs beurteilt. So wird zwar davon ausgegangen, dass
das Jahr seinen grossten Einfluss auf das allgemeine Bewusstsein fiir den interkulturellen Dialog hatte, hinsicht-
lich der Nachhaltigkeit dieses Effektes ist jedoch Skepsis angebracht (104).

4172 Intercultural Cities (2008-)

Das Projekt

Das ,Intercultural Cities™Projekt wird seit 2008 gemeinsam von der Europdischen Kommission und dem Europa-
rat als so genanntes ,capacity-building and policy development field programme® realisiert
(httpy//www.osce.org/documents/odihr/2009/10/40083_en.pdf [26.10.2009]). Die dem Projekt zu Grunde liegen-
de Annahme ist dabei die Sichtweise auf Stddte als jene real existierenden Raume, in denen interkulturelle Be-

wurde im Rahmen des Diversidad-Projekts ein Festival in Wien organisiert, in dem mit Hiphop-Musik und Graffitikunst die Idee des
interkulturellen Dialogs mittels urbaner Jugendkultur propagiert wurde.

“ http;//tatapume.org/ (20.10.2009)

Die Autoren der Studie fassen die Zielvorgaben des Jahres wie folgt zusammen: , The objectives of the EYID were to: demonstrate ICD
(what is it, what works and why); set in motion a sustained process of ICD-related activity; promote a deeper, more structured dialogue
with civil society; help provide citizens with intercultural competences; have an impact on views and attitudes of a large number of people;
have an impact on policy makers® (ECOTEC 2009: 2)

Die Effizienz des Jahres wurde insbesondere mit Blick auf die wirtschaftliche Seite des Projektjahres entlang folgender Fragen untersucht:
,How economically have the various inputs of the EYID been converted into outputs? Was the preparation and management of the imple-
mentation of the Year efficient? To what extent are the budget of the Programme and the human resources deployed for its preparation and
implementation commensurate with its intended outputs and outcomes?” (ECOTEC 2009a: 32)

 Zur Operationalisierung der Frage der Effektivitit des Jahres siehe ECOTEC 2009a: 50f..

2

39



gegnungen tatsdchlich stattfinden: Die Stadt als multikulturelles Ballungszentrum, als ,laboratory of intercultural
cohabitation“ (European Commission - Directorate General for Education and Culture 2009: 44). Vor diesem Hin-
tergrund wird mit dem ,Intercultural Cities”Projekt”® das Ziel verfolgt, die Bemithungen der an dem Projekt
teilnehmenden Stidte” um kulturelle Vielfalt und interkulturelle Integration zu fordern und zu unterstiitzen.
Grundsatzlich geht es darum, mittels Identifizierung von ,best practices“ Erfahrungen zu sammeln, diese u.a. an
Konferenzen untereinander auszutauschen und mittels Orientierungs- und Handlungsleitlinien fiir andere nutzbar
zu machen. Wihrend das Européische Jahr des Interkulturellen Dialogs vor allem der intensiven Offentlichkeits-
arbeit und Sensibilisierung fiir das Thema diente, wird mit dem Projekt der interkulturellen Stadte folglich die
konkrete politische Praxis im Umgang mit multikulturellen Gesellschaften thematisiert und als Projektzielgruppe
zugleich jene Akteure angesprochen, die die Riume interkultureller Begegnungen konkret gestalten.

Zwischenbilanz des Projektes

Ein im Oktober 2009 im Auftrag des Europarates vorgelegter externer Evaluationsbericht™ (Khovanova-
Rubicondo 2009) zur Zwischenbilanz des Projektes kommt zu einer {iberaus positiven Bewertung des bisherigen
Projektverlaufes:

The Intercultural Cities Programme is a well run and, in its pilot phase, successful programme, which has
achieved its overarching objectives: to stimulate an inclusive debate and policy reformulation in pilot cities on
the basis of intercultural approach to migration, integration, and social cohesion; to provide guidance and en-
courage pilot cities to develop comprehensive intercultural policy strategies; and to elaborate model intercultural
strategies and intercultural policy implementation evaluation methods as an example for other cities in Europe
(and possibly beyond) optimising by this the visibility and continuous impact of the 2008 European Year of Inter-
cultural Dialogue and related Council of Europe and European Commission’s principles, standards and pro-
grammes. (Khovanova-Rubicondo 2009: 3)

Als Outputs des Projekts hervorgehoben werden u.a. die in der Stddtekooperation erarbeiteten ,Ten Policy
Steps“” und der entstandene ,Intercultural Cities Index“ (vgl. Khovanova-Rubicondo 2009: 3). Dariiber hinaus
betont der Bericht die Eignung des ,Intercultural Cities™Projektes als Modellprojekt. Zum einen demonstriere
das Projekt die wachsende Notwendigkeit eines anderen Verstandnisses von Interkulturalitit (als Vorteil anstatt
als Problem) wie auch einer weiterflihrenden Entwicklung einer interkulturellen Politik auf européischer Ebene.
Zum andern fiihre das Programme zu iiberdachten Politikstrategien, strukturellen Anderungen und Anpassung
von politischen Prinzipien in den an dem Projekt beteiligten Stadten (Khovanova-Rubicondo 2009: 3).

Zum Konzept der Intercultural Cities siehe u.a.: European Commission / Council of Europe 2008; Council of Europe 2008a
(http://www.coe.int/t/dg4/cultureheritage/culture/Cities/concept_en.pdf); Councilof Europe 2008b
(http://www.coe.int/t/dg4/cultureheritage/culture/Cities/paperviarregio_en.pdf).

Fir die erste Phase des Projekts (Januar 2008 bis Dezember 2010) wurden aus 45 Kandidaten folgende elf Stddte fiir die Projektteilnahme
ausgewahlt: Berlin-Neukdlln (Deutschland), Izhevsk (Russland), Lyon (Frankreich), Lublin (Polen), Melitopol (Ukraine), Neuchatel
(Schweiz), Oslo (Norwegen), Patras (Griechenland), Reggio Emilia (Italien), Subotica (Serbien) und Tilburg (Niederlande).

Siehe: http;//www.coe.int/t/dg4/cultureheritage/culture/Cities/EvaluationInterculturalCities_en.pdf (27.10.2009).

Siehe http://www.coe.int/t/dg4/cultureheritage/culture/Cities/grid_en.pdf (27.10.2009).

2

2

40



413 Intercultural Dialogue and Conflict Prevention Project (2002-2006)

Das Projekt

Ein weiteres Projekt, das an dieser Stelle exemplarisch vorgestellt werden soll, ist das ,Intercultural Dialogue
and Conflict Prevention Project” des Europarates. Das Projekt ist als Initiative vor dem Hintergrund diverser
Konflikte zu verstehen, die entweder als kulturelle Konflikte ausgetragen oder zumindest als solche wahrge-
nommen werden. Angestrebtes Ziel des Projektes war es folglich zum einen, die Quellen interkultureller und
interreligioser Konflikte wie auch die zu diesen fiihrenden Mechanismen zu analysieren, um zukiinftig in der
Lage zu sein, solche Konflikte zu verhindern. Zum andern war es die Zielsetzung des Projektes, praventive kul-
turelle Initiativen aufzuzeigen und geeignete Massnahmen zur Versohnung in einer Post-Konflikt-Phase zu eror-
tern. Dementsprechend lagen die Projektschwerpunkte insbesondere auf Forschungstatigkeiten im Bereich der
Konfliktforschung, auf der Analyse von ,good practices“ wie auch (eingeschrankt) auf der Forderung spezifischer
kultureller Initiativen auf diesem Feld.

Zu den verschiedenen
Schwerpunktinitiati-
ven innerhalb des
gesamten Projekts
gehort u.a. das in den
Jahren 2002 bis 2004
realisierte Projekt
L,Shared Cities®. Ziel
dieser Initiative war
es, die Erfahrungen
von Stadten, in denen
sich verschiedene
(kulturelle) Gemein-
schaften ,eine Stadt
teilen (so genannten

Mit dem Ziel interkultureller und interreligioser Konflikten zu analysieren, fiihrte der Eroparat 2004-2006 das

Projekt ,Shared Cities“ durch, in dessen Rahmen Stédte wie Belfast (links) und Nikosia (rechts) Erfahrungen bei

der Verstandigung zwischen verschiedenen Gemeinschaften austauschten. »,Shared Cities“), im
Sinne von ,best prac-

tices“ nutzbar zu machen. Anhand der Stidte Belfast (Nordirland), Nicosia (Zypern), Narva (Estland), Uzhgorod
(Ukraine) und Mitrovitsa (Kosovo) wurden dabei die Auswirkungen von kulturellen Aktivitdten auf die Forde-
rung bzw. Wiederaufnahme eines Dialogs zwischen den verschiedenen Gemeinschaften untersucht, Richtlinien
fur Politiker und Akteure der Zivilgesellschaft aufgestellt und ein Kompendium mit Beispielen flr ,best practi-
ces” veroffentlicht. Eine weitere zentrale Initiative innerhalb des ,Intercultural Dialogue and Conflict Prevention
Project” war zudem das Projekt ,Peace Enclaves / Cradles®, dessen Ziel es war, die Ursachen fiir die Existenz
von so genannten Friedensenklaven zu erforschen und aus den Forschungsergebnissen wiederum Vorschldage
fiir die politische Praxis der Konfliktpravention und Konfliktbeilegung zu generieren.” Vergleichend untersucht
wurden dabei Gebiete im ehemaligen Jugoslawien, in denen trotz der von Konflikten und Gewalt gepragten
Rahmenbedingungen ein relativer Frieden und Stabilitdt zwischen den verschiedenen ,ethnischen® und ,natio-
nalen“ Gruppen herrschte und Gebiete, die in den 90er Jahren stark durch ,ethnische® Konflikte und Gewalt
geprigt waren.”

414 UNESCO Chairs for Interreligious and Intercultural Dialogue for Mutual Understanding

Das Projekt

Die UNESCO betreibt seit 1992 das UNITWIN/UNESCO-Lehrstuhlprogramm, ein weltweites Netz mit etwa 650
UNESCO-Lehrstiihlen. Aufgabe der mit dem Markenzeichen der UNESCO versehenen, nicht jedoch durch die

" Vgl. dazu u.a. Wilson 2003 und 2004.

7' Als Fallbeispiele fiir Friedensenklaven dienten die Stidte Pula (Kroatien), Tuzla (Bosnien-Herzegowina) und Kosovska Kamenica (Kosovo),
als Beispiele fiir Regionen mit ethnischen Konflikten und ethnischer Gewalt die Stddte Osijek (Kroatien), Sarajevo (Bosnien-Herzegowina)
und Kosovska Mitrovica (Kosovo).

41



UNESCO finanzierten Lehrstiihle ist dabei die Lehre und Forschung im Rahmen des Themenspektrums der
UNESCO wie auch die Vernetzung und Einbindung insbesondere von Universititen und Hochschulen der so
genannten ,Dritten Welt“ in die internationale Wissensgemeinschaft. Im Verlauf der vergangenen Jahre wurden
in diesem Rahmen auch zahlreiche UNESCO-Lehrstiihle rund um den Themenbereich ,Interreligious and Inter-
cultural Dialogue” gegriindet, um das Konzept des interkulturellen Dialogs wie auch den wissenschaftlichen
Diskurs dariiber weiter zu fordern. Die Website der UNESCO™ fiihrt derzeit diesbeziiglich 30 UNESCO-
Lehrstiihle und Netzwerke in 18 verschiedenen Landern auf.

Betrachtet man die Liste der unter ,Interreligious and Intercultural Dialogue” zusammengefassten UNESCO-
Lehrstiihle, so wird - neben einer Hiufung im Jahr 1999 - die weite geografische Verbreitung der themenbezo-
genen Lehrstiihle deutlich. Geht man davon aus, dass die tatsachliche Arbeit der Lehrstiihle in Forschung und
Lehre mit den an diese gekniipften Zielsetzungen der UNESCO Ubereinstimmt, so konnen die UNESCO-
Lehrstiihle durchaus als nachhaltig wirksames Instrument zur wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit dem
Konzept wie auch zur Verbreitung des interkulturellen Dialogs selbst erachtet werden. Die auf den Websites
verschiedener Lehrstiihle aufgefiihrten Forschungsaktivititen und Publikationslisten lassen zumindest in Ansét-
zen diesen Schluss zu.”

4.2 Guter oder schlechter Dialog? Vorschldge fiir die Evaluation interkultureller Dia-
logprojekte

Wie aber nun lassen sich Projekte des interkulturellen Dialogs bewerten? Was tiberhaupt sind Projekte des in-
terkulturellen Dialogs? Anhand welcher Kriterien lassen sich - gerade in Zeiten schwindender Finanzmittel in
offentlichen Haushalten - forderungswiirdige Projekte von weniger forderungswiirdigen Initiativen unterschei-
den? Welche Kriterien existieren, um ,good practices“ auf dem Feld des interkulturellen Dialogs von den
,Schlechten® Beispielen an interkulturellen Dialogprojekten zu trennen? Folgt man der Argumentation der be-
reits erwdahnten ERICarts-Studie, so ist die Frage der Evaluation interkultureller Dialogprojekte zumindest der-
zeit noch nicht geklart (vgl. (ERICarts 2008c: 12). Vor diesem Hintergrund sollen nun mogliche Kriterien als
Vorschlag flr die Bewertung interkultureller Dialogprojekte skizziert und diskutiert werden.

Grundlegende Basis fiir dieses Unterfangen ist zweifelsohne ein moglichst eindeutiges Verstandnis von interkul-
turellem Dialog. Im Sinne gerade einer objektivierbaren Evaluation sollte so konkret wie méglich geklart werden,
was unter interkulturellem Dialog verstanden werden soll, welche Zielsetzungen mit dem interkulturellen Dialog
verfolgt, und vor allem auch, welche spezifischen Zielgruppen mit dem interkulturellen Dialog erreicht werden
sollen. Nach Ansicht des Autors der vorliegenden Studie stellt das Weissbuch zum interkulturellen Dialog in
dieser Hinsicht einen wichtigen Meilenstein dar, da es international wahrgenommen und rezipiert wird und in
der ihm zu Grunde liegenden Definition durchaus zentrale Kriterien fiir einen interkulturellen Dialog festge-
schrieben werden. Diese sind laut Weissbuch:

= der prozesshafte Charakter des Dialogs

= der offene und respektvolle Meinungsaustausch innerhalb des Dialogs

= die Beteiligung von Individuen und Gruppen unterschiedlicher ethnischer, kultureller, religioser und
sprachlicher Herkunft und Traditionen am Dialog

= die Moglichkeit der eigenen Meinungsausserung wie auch der Wille und die Fahigkeit des Zuhorens, also die
Gegenseitigkeit des interkulturellen Dialogs

= die mit dem interkulturellen Dialog verfolgten Ziele, wie

. Beitrag zur politischen, sozialen, kulturellen und 6konomischen Integration

= Beitrag zum Zusammenhalt von Gesellschaften mit kultureller Diversitat

” Siehe http://portal.unesco.org/education/en/ev.php-URL_ID=7029&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html.

”* Fiir eine detailliertere Analyse der Reichweite der UNESCO-Lehrstiihle wiire die eingehende Untersuchung der Aktivititen der einzelnen
Lehrstiihle erforderlich, die im Rahmen der vorliegenden Studie nicht geleistet werden konnte.

42



. Forderung der Gleichstellung und der menschlichen Wiirde

. Entwicklung und Streben nach gemeinsamen Zielen

. Forderung gegenseitigen Verstandnisses, der Toleranz und der Achtung
. Starkung der Zusammenarbeit und der Teilhabe

(vgl. Europarat 2008: 20)

Basierend auf diesen Definitionskriterien lassen sich nach Ansicht des Verfassers verschiedene (auch objekti-
vierbare), fiir den interkulturellen Dialog spezifische Evaluationskriterien ausmachen, die im Folgenden entlang
der Schwerpunktfragen Relevanz, Effektivitdt und Nachhaltigkeit eines interkulturellen Dialogprojektes erlautert
werden sollen.

Dabei ist die ,interkulturelle“ Relevanz des zu bewertenden Projektes fiir die Evaluation der inhaltlichen Dimen-
sion von interkulturellen Dialogprojekten sicherlich von besonderer Bedeutung. Folgende (und weitere) Fragen
wdren in dieser Hinsicht an das zu evaluierende Projekt zu stellen:

=  Istein gegenseitiger offener und respektvoller Meinungsaustausch angestrebt?

= [stdie Verbesserung politischer, sozialer, kultureller oder konomischer Integration Ziel des Projektes?

=  Kann das Projekt einen Beitrag zur gesellschaftlichen Kohésion in einer multikulturellen Gesellschaft leisten?

= Fordert das Projekt gegenseitiges Verstdandnis, Toleranz und Achtung zumindest zwischen den an dem
Projekt beteiligten Gruppen?

= Werden in dem Projekt (wenn mdglich konkrete) gemeinsame Zielsetzungen entwickelt und verfolgt?

= Stimmen die angestrebten Projektziele mit den Bedirfnissen der wichtigen Akteure und Interessengruppen

auf dem Feld des interkulturellen Dialogs tiberein?

Dariiber hinaus ist auch die Frage der Effektivitdt des interkulturellen Dialogprojektes ein entscheidendes Krite-
rium. Dabei gilt es u.a. zu hinterfragen, inwieweit die Aktivitdten als relevant fiir die Zielsetzung des Projektes
zu erachten sind, wie auch - ganz im Sinne der Giddensschen Handlungstheorie - zu klédren ist, welche inten-
dierten und nicht-intendierten Konsequenzen das Projekt erzeugte. Als zentral flir die Beurteilung der Effektivi-
tat eines interkulturellen Dialogprojektes ist jedoch insbesondere die Frage der Zielgruppenerreichung zu beur-
teilen. Bei Projekten des interkulturellen Dialogs sollten als Zielgruppen tatsachlich unterschiedliche ethnische,
kulturelle, religiose oder sprachliche Individuen und Gruppen anvisiert werden oder gar direkt als Projektbetei-
ligte an der Realisierung des Projektes mitwirken. Betrachtet man die zukinftige gesellschaftliche Bedeutung
der Altersgruppe der ,Kinder und Jugendlichen®, so sollte gerade diese Gesellschaftsgruppe besonders ange-
sprochen werden. Angesichts des ,besonderen® gesellschaftspolitischen Settings™, vor dessen Hintergrund der
interkulturelle Dialog als gesellschaftspolitisches Instrument diskutiert wird, sollte zudem vermehrt auf die
tatsdchliche Relevanz der Zielgruppen innerhalb der verschiedenen kulturellen Gemeinschaften geachtet wer-
den. D.h.: Gruppen, die tatsachlich in Parallelwelten verharren; Gruppen, deren Stereotypen und Vorurteile be-
sonders stark ausgepragt sind; Gruppen, deren Werte und Vorstellungen sich vielleicht tatsdchlich diametral
entgegenstehen; etc. Betrachtet man die derzeitige Dialogpraxis, so scheinen gerade diese Gruppen noch nicht
ausreichend beteiligt, obwohl gerade hier ein interkultureller Dialog in besonderem Masse erstrebenswert ware.
Wichtig wire nach Auffassung des Autors dartber hinaus eine starkere gesellschaftliche Breitenwirkung inter-
kultureller Dialogprojekte, um einer moglichen Entwicklung des interkulturellen Dialogs zum (elitaren) Ni-
schenprodukt entgegenzuwirken.

Als weiteres Kriterium fiir die Bewertung interkultureller Dialogprojekte ist zudem die Frage der Nachhaltigkeit der
interkulturellen Dialogprojekte zu erachten. Fiir die Evaluation konkreter Projekte heisst dies u.a. zu untersuchen,
inwieweit mit den Projekten etwa reale und funktionierende Strukturen geschaffen werden oder wurden, die einen
offenen und respektvollen Austausch tiber kulturelle Grenzen hinweg fordern oder gar zu anhaltenden Verdande-
rungen in der gegenseitigen Wahrnehmung und im gegenseitigen Umgang bei den Zielgruppen selbst fithren.”

" Spaltung der Gesellschaft entlang der Linien kultureller Zugehorigkeit, Herausbildung von Parallelwelten, mangelnde Integration, etc.

> Wihrend der Niederschlag der Projekte in nachhaltige Strukturen relativ leicht zu evaluieren scheint, muss davon ausgegangen werden,
dass die Frage der anhaltenden Wahrnehmungsverdnderungen nur mit grossem Aufwand untersucht werden kann.

43



4.3 Vergleich der skizzierten Projekte und kritische Anmerkungen zur dargestellten
Dialogpraxis

Vergleicht man nun die skizzierten Projekte, so kann zusammenfassend festgestellt werden, dass diese auf ver-
schiedenen Ebenen ansetzen und dabei unterschiedliche, einander durchaus ergdnzende Zielsetzungen verfol-
gen: Mit dem ,European Year of Intercultural Dialogue” hat die EU eine gross angelegte Kampagne lanciert, um
das Konzept des interkulturellen Dialogs einer breiten Offentlichkeit vorzustellen und die européische Bevolke-
rung fiir dieses Thema positiv zu sensibilisieren. Demgegeniiber stellt das ,,Intercultural Cities“-Projekt einen
Ansatz dar, den interkulturellen Dialog in der konkreten, in diesem Fall kommunalen, politischen Praxis zu
fordern, Erfahrungen aus der stadtischen Praxis im Umgang mit multikulturellen Gesellschaftskonstellationen
und den damit oftmals verbundenen Problemen auszutauschen und mittels ,best practices“ positive Erfahrungen
und Losungsanséatze zu verbreiten und anderen zuganglich zu machen. Mit dem ,Intercultural Dialogue and
Conflict Prevention Project” wiederum wurde der Fokus auf wissenschaftlicher Grundlagenforschung gesetzt,
mit der Hoffnung, aus den Ergebnissen der Fallanalysen politische Strategien fiir eine friedliche Konfliktlosung
entwickeln zu konnen. Auch die UNESCO hat - ganz ihrem Profil folgend - mit den dargestellten ,,UNESCO-
Chairs” eine wissenschaftliche Schwerpunktsetzung vollzogen.

Trotz der von den jeweiligen Organisationen verkiindeten und in den externen Auftragsevaluationen enthaltenen
Erfolgsmeldungen sind aus Sicht des Verfassers einige kritische Anmerkungen zu den dargestellten Projekten
und deren Resultate angebracht. Denn auch wenn im Rahmen dieser Studie lediglich wenige Dialogprojekte aus
einer Vielzahl an Initiativen skizziert wurden, so lassen sich nach einer Durchsicht anderer Projekte durchaus
strukturelle Muster erkennen.

So muss zum einen in Frage gestellt werden, ob (oder zumindest in welchem Masse) mit den interkulturellen
Dialogprojekten auch tatsdchlich (gesellschafts)politisch relevante Zielgruppen angesprochen werden. Oftmals
hat es den Anschein, dass sich die Idee des interkulturellen Dialogs etwa in Form von Konferenzen, Kunstaus-
stellungen, Theaterauffiihrungen und Projekten der klassischen Musik in eher ,bildungsbiirgerlichen Kultur-
kreisen“ bewegt und dort zirkuliert. Noch scheint der interkulturelle Dialog vielmals nicht an der Basis ange-
kommen. Wichtig wére es aus diesem Grund, verstarkt etwa jugendorientierte Projekte wie das vorgestellte
,Diversidad“ im Rahmen des ,European Year of Intercultural Dialogue® zu initiieren, wenngleich auch bei die-
sem Projekt weder gewiss ist, wer wirklich durch die Veranstaltungen angesprochen wurde, noch welche Inhalte
die Jugendlichen von den Veranstaltungen mit nach Hause nahmen. Neben der fraglichen Zielgruppenerrei-
chung ist auch die oftmals angefiihrte Breitenwirkung der Projekte zweifelhaft. Dies gilt auch fiir das ,European
Year of Intercultural Dialogue®, dessen primdrer Sinn ja gerade in der Sensibilisierung der europdischen Bevol-
kerung fiir das Thema bestand. Wissenschaftliche Auseinandersetzungen mit dem Europdischen Jahr und des-
sen Wirkungen sucht man zumindest derzeit mehr oder minder vergebens, wie auch die Diskussion des Europa-
ischen Jahres in den Medien scheinbar eher in Form von Meldungen tiber diverse Veranstaltungen im Kontext
des Themenjahres als in Form von inhaltlichen Auseinandersetzungen mit dem Jahr und seinen Zielen erfolgte.
Externe Stimmen zum Verlauf des Jahres sind folglich kaum auffindbar. Und so hat es trotz der von Seiten der
Europdischen Kommission ins Feld geftihrten 11.000 Artikel in europdischen Printmedien den Anschein, dass
das ,European Year of Intercultural Dialogue” mit zahlreichen Veranstaltungen zwar stattgefunden hat, das Jahr
selbst und mit ihm die eigentliche Botschaft des Jahres in der breiten Bevolkerung jedoch kaum wahrgenommen
wurde. Das Ziel, eine breite Schicht in der europaischen Bevolkerung fiir das Thema zu sensibilisieren, scheint
somit nicht oder zumindest nur unzureichend erreicht.

44



h Fazit

5.1 /usammenfassung

Betrachtet man nun zusammenfassend die Ergebnisse der vorliegenden Studie, so lassen sich folgende Resultate
festhalten:

Entwicklung des Konzepts des interkulturellen Dialogs

Hinsichtlich der Entwicklung des interkulturellen Dialogs im Rahmen von EU, Europarat und UNESCO wurde
zum einen deutlich, dass das Konzept eine staats-, gesellschafts-, wirtschafts- und sicherheitspolitische Reaktion
der drei untersuchten Institutionen (wie auch der in diesen organisierten Staaten) darstellt - eine Reaktion auf
verschiedenste aktuelle globale und regionale Entwicklungen, Herausforderungen und politischen Aufgaben. Fiir
die analysierten Organisationen (in unterschiedlichem Masse) hervorzuheben sind dabei:

" die globalen Migrationsbewegungen in Richtung Europa und die insbesondere mit dem Ausgreifen der EU
zunehmende Migration innerhalb Europas,

= die mit der Prasenz so genannter Migranten der 2. und 3. Generation einhergehende kulturelle Pluralitat in
den europdischen Gesellschaften und in diesem Kontext die gesellschaftspolitisch zentrale Frage der sozia-
len Kohésion und Integration,

= der Prozess der 6konomischen Globalisierung und damit einhergehend u.a. die Herausbildung der euro-
mediterranen Freihandelszone,

" die Entstehung der EU als supranationale Organisation verbunden mit der beschriebenen Problematik der
Herausbildung einer europdischen Identitat und der europaischen Integration,

" die Ost-Erweiterung der EU

= die blutigen Kriege im ehemaligen Jugoslawien und die damit verbundenen Herausforderungen von Kon-
fliktbeilegung und ,Reconciliation®,

. die Entwicklung des islamisch legitimierten Terrorismus vom regionalen zum globalen und damit auch
Europa betreffenden Sicherheitsproblem.

Zum andern wurde am Beispiel der EU und des Europarates aufgezeigt, dass der in der Mitte der 90er Jahre
einsetzende Prozess der Aneignung des Konzepts des interkulturellen Dialogs durch die Organisationen im
Verlauf der Jahre durchaus eine gewisse Eigendynamik entwickelt hat. Mit der Aufnahme des interkulturellen
Dialogs in zentrale Dokumente und Grundsatz- und Arbeitsprogramme wurde das Konzept im wahrsten Sinne
des Wortes in den Organisationen festgeschrieben und dariiber hinaus finanzielle Mittelfliisse ausgelost, mit der
Institutionalisierung des Konzepts in Arbeitsgruppen, Aufgabenbereiche und Positionen erhielt das Konzept
zudem spezifische Strukturen und wurde zugleich personalisiert.76 Das Gleiche gilt fiir die Umsetzung des
Konzepts in konkrete Projekte, mittels derer fortwéhrend neue und das Konzept vorantreibende Strukturen
geschaffen werden und das Konzept des interkulturellen Dialogs an Personen und Institutionen gebunden wird.
Die innerhalb der untersuchten Institutionen stets zunehmende Prasenz des Konzepts und dessen wachsende
Bedeutung kann somit neben der Interpretation als Reaktion auf verschiedenste politische Herausforderungen
auch als Konsequenz der oftmals gerade grossen biirokratischen Institutionen immanenten Eigendynamik
erklart werden.

Inhalt, Grenzen und Gefahren des Konzepts des interkulturellen Dialogs

Beziiglich des Inhalts des Konzepts des interkulturellen Dialogs ist grundsatzlich festzuhalten, dass der Dialog
als politisches Instrument liberaus positiv konnotiert ist, nach wie vor aber eine gewisse Verwirrung hinsichtlich
der Bezeichnung des von allen Seiten propagierten Dialogkonzeptes existiert. Neben der Existenz

’* 7u nennen wiren hier etwa Gabriella Battaini-Dragoni, die als Generaldirektorin fiir Erziehung, Kultur und Kulturerbe, Jugend und Sport
sowie Koordinatorin des interkulturellen Dialogs des Europarates dem interkulturellen Dialog qua Amt grosse Bedeutung beimisst, oder
Jan Figél, der als EU-Kommissar fiir allgemeine und berufliche Bildung, Kultur und Jugend sich im Rahmen der Européischen Union fiir
den interkulturellen Dialog stark machte.

45



unterschiedlicher Begrifflichkeiten (Dialog der Kulturen, Dialog der Zivilisationen, etc.) ist zudem die
Unbestimmtheit der Begrifflichkeiten selbst festzustellen. Weder gibt es einen gemeinsamen Nenner
hinsichtlich der Frage, was Kulturen eigentlich sind, noch besteht Einigkeit dartiber, wie Kulturen voneinander
abgegrenzt werden konnen (und ob iiberhaupt). Nichtsdestotrotz besteht offensichtlich grosse Einigkeit
bezuglich der primdren Idee des Konzepts des interkulturellen Dialogs: Es soll verschiedenen, kulturell
(scheinbar) gegensatzlichen Individuen oder Gruppen gleichberechtigt ermoglichen, den oder die anderen Uber
die eigene kulturelle Andersartigkeit zu informieren wie auch sich tiber die Andersartigkeit des oder der
anderen informieren zu lassen - und damit, wenn nicht zu Einigkeit oder gar Einheit, zumindest zu
gegenseitiger Toleranz und gegenseitigem Respekt oder zu einer , Entdramatisierung des Trennenden® (Nassehi
2006:1) zu gelangen.

Dass dabei nun die Verschiedenheit von Kultur und kultureller Zugehorigkeit und nicht etwa vermeintlich harte,
okonomische, machtpolitische oder ideologische Unterschiede als zu tiiberbriickende Andersartigkeiten und
mogliche Konfliktursachen in den Mittelpunkt gertickt werden, kann sicherlich als neue Entwicklung eingestuft
werden. War lange Zeit alles machtpolitisch, 6konomisch oder ideologisch begriindet, so scheint heute alles
kulturell. Dem interkulturellen Dialog ging somit die Wiederentdeckung der Kultur als politischer Faktor und mit
ihr - und dies scheint insbesondere angesichts des scheinbar sékularisierten politischen Zeitgeistes
bemerkenswert - der Religion als mogliche Kernvariable von Kultur voraus oder wurde zumindest von dieser
begleitet. Dass der Wiederentdeckung der Kultur oftmals die Uberbetonung der Bedeutung kultureller
Unterschiede folgte, ist, wie ausfuhrlich diskutiert, angesichts der auszumachenden, vielleicht wirkméachtigeren
gesellschaftlichen Disparitaten dusserst kritisch zu bewerten.

In den Konzepten der diskutierten Organisationen wird zudem haufig die Annahme der Existenz vom so
genannten Naturrecht abgeleiteter, unverriickbarer und universaler Werte und Normen vertreten. Diese
Auffassung ist jedoch gerade auch im Kontext des interkulturellen Dialogs kritisch zu hinterfragen. So weist
etwa Pohl in seinen Ausfiihrungen zu Menschenrechten und interkulturellem Dialog mit China darauf hin, dass
es fir einen interkulturellen Dialog zunachst hilfreich wére, ,universalistische Annahmen beiseite zu lassen und
die eigene Position historisch kritisch zu reflektieren® (Pohl 2002: 10). Die kritische europdische Selbstreflexion
wird zu Recht auch von Senghaas (2004) eingefordert:

Européer (und Westler) sollten sich also an einem interkulturellen Dialog mit dem Wissen um ihre eigene reale Vorge-
schichte beteiligen. [...] Ein solcher Einstieg in den Dialog wirkt, nachweisbar erprobt, diskursive ,Wunder, indem er
namlich vor einer meist unbewuBten Essentialisierung einer Spatphase europdischer (westlicher) Kultur schiitzt (darin
wird die Kultur Europas per se mit modernen Wertehaltungen und Organisationsprinzipien der 6ffentlichen Ordnung
gleichgesetzt), und indem ein solcher Ansatz jeglicher Versuchung entgegenwirkt, andere, jetzt erst in einem ver-
gleichbaren Umbruch befindliche Kulturen zu essentialisieren, sie also in Herderscher Manier als quasi-monadische
Kugelgestalt wahrzunehmen: Ein essentialistisches Selbsthbild und ein essentialisierendes Fremdbild fiihren jedoch
jedwede Kulturdebatte in eine Sackgasse, zumal wenn diese, wie nicht selten, unter politisierten Vorzeichen stattfindet.
(Senghaas 2004: 17f., Hervorhebung im Original)

Umsetzung des interkulturellen Dialogs

Betrachtet man schliesslich die lediglich skizzenartig dargestellte Umsetzung des interkulturellen Dialogs in
konkreten Projekten, so muss dieser Betrachtung zum jetzigen Zeitpunkt zu Grunde gelegt werden, dass sich die
dargestellten Organisationen in einer Art ,fortgeschrittener Pilotphase“ befinden. Eine Phase, in der
insbesondere mittels Expertengremien, punktuellen wissenschaftlichen Analysen und der Suche nach ,,good
practices” auf den verschiedensten Ebenen noch nach geeigneten Wegen der Umsetzung des Konzeptes gesucht
wird.

Die Gefahren und Probleme, die bei der Umsetzung interkultureller Dialogprojekte bestehen, wie auch die
oftmals unbeabsichtigten Folgen interkultureller Dialogprojekte sind, wie im Verlauf dieser Studie aufgezeigt,
ausserst vielfaltig. Hervorzuheben sind etwa die Gefahren der Konstruktion (anscheinend) homogener
kultureller Entitdten sowie der Uberbetonung der Kultur und der politischen Bedeutung von Kultur. Dariiber
hinaus stellt die Frage der ,reprdasentativen Reprasentanten wie auch der Zielgruppenerreichung und
Breitenwirkung in der Projektpraxis ein stetes Problem dar. Geht man davon aus, dass die konstatierte
mangelnde zivilgesellschaftliche Verankerung vieler interkultureller Dialogprojekte mit grosser
Wahrscheinlichkeit als Resultat der oftmals verfolgten ,top-down-Strategie“ angesehen werden muss, so sollte

46



bei der Implementierung neuer Projekte zukiinftig vermehrt darauf geachtet werden, mit diesen an bestehende
zivilgesellschaftliche Strukturen und Projekte anzukniipfen.

5.2 Ausblick

Zweifellos ist der interkulturelle Dialog mittlerweile fester Bestandteil politischer und zivilgesellschaftlicher
Diskurse und Handlungsstrategien. Und sicherlich wird der interkulturelle Dialog auch zukinftig eines der zent-
ralen politischen Konzepte sein, wie u.a. Botschafter Paul Widmer, Leiter der Standigen Vertretung der Schweiz
beim Europarat in Strassburg, betont:

Der interkulturelle Dialog bleibt auch in Zukunft wichtig, ja er wird, das ist keine gewagte Voraussage, im
Zeitalter der Globalisierung noch an Bedeutung gewinnen. Aber er wird auch schwierig bleiben. Wo es um die
persénlichsten Uberzeugungen geht, lassen sich nicht leicht Kompromisse erzielen. (Widmer 2008)

Und trotz der angeflihrten Kritikpunkte scheint auch nach Ansicht des Autors dieses Berichts derzeit kein ande-
res politisches Konzept so viel versprechend und in Anbetracht der aufgezeigten politischen Entwicklungen und
gesellschaftlichen Herausforderungen so geeignet, wie das des interkulturellen Dialogs. Wichtig ware dabei
jedoch ein realistischer Blick sowohl auf den zu erwartenden Verlauf des Dialogprozesses wie auch - und dies
ist von besonderer Bedeutung - auf die tatsachlichen Potentiale des interkulturellen Dialogs. Thierse fasst dies
wie folgt:

Der Dialog der Kulturen ist ein Dialog der wechselseitigen Zumutungen, der beiden Seiten Offenheit und Verdn-
derungsbereitschaft abfordert. Er ist weder Allheilmittel noch Placebo, er ist eine bittere Medizin fiir alle Beteilig-
ten. (Thierse 2002: 2)

Was aber kann - ausgehend von der Annahme, dass das Konzept und Instrument des interkulturellen Dialogs
auch in Zukunft von politischer Relevanz und Brisanz sein wird - zur Forderung des interkulturellen Dialogs
unternommen werden? Wo bestehen nach wie vor Defizite und damit womoglich auch wissenschaftspolitischer
Handlungsbedarf? Im Folgenden sollen zu dieser Frage ein paar stichwortartige Vorschldge unterbreitet werden.

1. Konzeptionelle Vertiefung des interkulturellen Dialogs

Betrachtet man das Weissbuch des Europarates, das wie aufgezeigt derzeit zentrale internationale konzeptionel-
le Referenzwerk fiir den interkulturellen Dialog, so muss an dieser Stelle ungeachtet der kaum zu negierenden
Errungenschaften dieses konzeptionellen Entwurfes konstatiert werden, dass es sich dabei vor allem auch um
einen politischen Kompromiss handelt. Einen politischen Kompromiss, ausgehandelt zwischen 47 verschiedenen
Staaten mit durchaus unterschiedlichen Meinungen, der im Verlauf des Aushandlungsprozesses an Schérfe und
Klarheit verloren hat. Aus diesem Grund ist eine weitere wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Kon-
zept des interkulturellen Dialogs, frei von politischen Zwangen und vor allem frei vom Zwang des politischen
Kompromisses fur die inhaltliche Vertiefung durchaus erstrebenswert. Begriissenswert wére dabei auch der
Versuch, bei der konzeptionellen Auseinandersetzung die ,europdische“ Perspektive mit den ihren eigenen
Traditionen, historischen Erfahrungen und Setzungen zu verlassen und tatsachlich eine interkulturelle Perspek-
tive einzunehmen.

2. Forderung der Ermittlung von ,best practices”

Wie in der kurzen Darstellung verschiedener Projekte von EU, Europarat und UNESCO deutlich wurde, gilt der-
zeit ein Hauptaugenmerk der Aktivitaten der beschriebenen Organisationen auf dem Feld des interkulturellen
Dialogs der Bestimmung und Eingrenzung der so genannten ,good” oder ,best practices®, d.h: der Suche nach in
der Praxis erprobten, geeigneten und Erfolg versprechenden Methoden der Umsetzung des Konzepts in konkrete
Projekte. In diesem Kontext fehlt es jedoch zum jetzigen Zeitpunkt an vergleichenden, unabhdngigen kritischen
Untersuchungen sowohl der Projekte selbst” wie auch der Kriterien, die der Bewertung von ,good practices“ zu

7 So ist derzeit beispielsweise nur wenig iiber die tatséchliche Bedeutung der kurz dargestellten UNESCO-Chairs bekannt.

47



Grunde gelegt werden sollen oder bereits gelegt werden. Dies miisste sowohl auf lokaler, nationaler, regionaler
und supra-staatlicher Ebene erfolgen.

3. Analyse des zivilgesellschaftlichen Potentials

Verknlpft mit der Idee der Bedeutung des interkulturellen Dialogs insbesondere auf dem so genannten ,grass-
roots level”, sprich in der ,normalen“ Bevolkerung, sollten gerade auch die zahlreichen, sehr unterschiedlichen,
in der Zivilgesellschaft vielerorts praktizierten Formen des interkulturellen Dialogs vergleichend auf ihre Poten-
tiale hin untersucht und evaluiert werden, um gerade auf dieser wichtigen gesellschaftspolitischen Ebene gute,
nachahmenswerte Beispiele aufzeigen zu konnen und damit fiir die Forderpraxis und andere Akteure im Bereich
des interkulturellen Dialogs nutzbar zu machen. Denn gerade die Verzahnung der dargestellten internationalen
Organisationen und Initiativen mit den teilweise seit mehreren Jahren auf Feld des interkulturellen Dialogs téti-
gen zivilgesellschaftlichen Organisationen und Einrichtungen scheint bis zum jetzigen Zeitpunkt noch nicht
ausreichend ausgepragt.

4. Bestandsaufnahme der existierenden kulturellen Heterogenitdt und ihres Niederschlags in kul-
turspezifische Organisationsstrukturen

Die Verbreitung des Konzepts des interkulturellen Dialogs und dessen gesellschaftliche Implementierung setzt
in der politischen Praxis grundsétzlich erst einmal die Kenntnis tiber die tatsachliche kulturelle Diversitat, tiber
die Inhomogenitat innerhalb der ausgemachten kulturellen Gemeinschaften wie schliesslich auch tiber mogliche
kulturspezifische Akteure auf den verschiedensten gesellschaftspolitischen Ebenen voraus. Nichtsdestotrotz
scheinen auch in diesem Bereich oftmals grosse Wissensdefizite zu existieren und mangelndes Bewusstsein
verbreitet. Vor diesem Hintergrund ware es aus Sicht des Autors der vorliegenden Studie angeraten, Forschun-
gen wie auch bewusstseinsfordernde Massnahmen in diesem Bereich zu unterstiitzen.” Vermehrt untersucht
werden sollte dariiber hinaus, wie kulturelle Gemeinschaften organisiert sind, wer kulturelle Gemeinschaften
reprasentiert (oder dies fiir sich in Anspruch nimmt), wie das Recht auf Reprasentation legitimiert wird, wie
viele der einer spezifischen Kulturgemeinschaft zugeordneten Menschen tatsdchlich in den existierenden Struk-
turen organisiert sind und sich auch durch diese vertreten fiihlen. Sinnvoll erscheinen in diesem Zusammen-
hang insbesondere Fallstudien auf der lokalen Mikroebene. Aus der Evaluation interkultureller Dialogprojekte
konnten zudem Erkenntnisse Uber die Eignung verschiedener Akteure gewonnen werden.

5. Analyse des Beitrags kulturspezifisch strukturierter Organisationen zur Integration und sozialen Ko-
hasion
Die derzeit dominierende Perspektive auf (fremd)kulturspezifische Organisationen ist die der strukturellen
Manifestationen von Parallelgesellschaften. Stets werden aus diesem Grund die negativen Effekte dieser Kul-
turorganisationen bei der Integration von Migranten und der Aufrechterhaltung von sozialer Kohasion her-
vorgehoben. Gerade aber aufgrund der einseitigen Perspektive ist zum jetzigen Zeitpunkt wenig dartiber be-
kannt, welchen Beitrag kulturspezifische Organisationen zur Integration ihrer Mitglieder und zur Aufrechter-
haltung von sozialer Kohdsion in der Gesellschaft leisten und somit mit ihren Strukturen auch zur Uberwin-
dung von kulturellen Grenzen und Barrieren beitragen. Zu denken wire dabei konkret etwa an Angebote der
Vereinigungen, die dem Erwerb der Mehrheitssprache dienen, an Hausaufgabenhilfen fiir Schiilerinnen und
Schiiler, an die Rolle der Organisationen als Mittler zwischen Mehrheitsgemeinschaft und Minderheit, etc. Vor
diesem Hintergrund sollten verstarkt wissenschaftliche Projekte gefordert werden, die die existierenden Ver-
flechtungen und Angebote der Organisationen untersuchen, um das integrative Potential kulturell organisier-
ter Vereinigungen zu ermitteln.

6. Ausdifferenzierung des bestehenden interkulturellen Dialogs

Derzeit lasst sich in Europa eine ausgesprochene Konzentration auf den Dialog mit ,dem Islam“ feststellen. Die
Grinde daftr sind sicherlich in der Entwicklung des islamisch legitimierten Terrorismus zum globalen Sicher-
heitsproblem wie insbesondere im hohen ,muslimischen® Anteil an der Gruppe der Migranten in Europa zu
sehen. Dessen ungeachtet sollte jedoch bei der Forderung von interkulturellen Dialogprojekten verstarkt darauf
geachtet werden, die gesamte kulturelle Vielfalt in den Dialogprozess zu integrieren und keinen mehr oder min-
der rein europdisch-islamischen Dialog zu praktizieren. In diesem Zusammenhang zu beobachten ist zudem in
vielen interkulturellen Dialogprojekten eine starke Betonung der Religion als das ,kulturspezifische Unterschei-

" Als erste gelungene Beispiele sind etwa die Studien von Baumann,/Luchesi/Wilke (2003) oder von Gianni (2005) zu nennen.

48



dungsmerkmal®. So begriissenswert ein interreligioser Dialog auch sein mag, so deutlich muss an dieser Stelle
betont werden, dass die Zugehorigkeit zu einer Religionsgemeinschaft (neben Kriterien wie gleicher Sprache,
gemeinsamer Geschichte, gemeinsamen politischen Konzepten, ethnischer Zuordnung oder Nationalitat) ledig-
lich ein und eben nicht das alleinige unterschiedliche soziale Gemeinschaften bestimmende Differenzierungskri-
terium ist. Auch darauf sollte bei der Projektforderung verstarkt geachtet werden.

7. Erfassung der strukturellen Konsequenzen des interkulturellen Dialogs

Betrachtet man die im Verlauf der Studie dargelegten Strukturen, die mit der Aneignung und Umsetzung des
Konzepts des interkulturellen Dialogs durch die drei dargestellten Institutionen innerhalb und ausserhalb der
Organisationen geschaffen wurden, so ist davon auszugehen, dass mit dem Ausgreifen des interkulturellen Dia-
logs in Form von mannigfaltigen Projekten und finanziellen Fordertopfen (beabsichtigte, aber auch unbeabsich-
tigte) strukturelle Veranderungen innerhalb der jeweiligen kulturellen Gemeinschaften einhergingen und weiter
einhergehen werden. Vor diesem Hintergrund ware es erforderlich zu untersuchen, welche Strukturverdnderun-
gen das Konzept des interkulturellen Dialogs in den jeweiligen kulturellen Gemeinschaften mit sich gebracht
hat, welche Krifte in den Gemeinschaften gestirkt, welche geschwicht oder welche Gruppen innerhalb der Ge-
meinschaften durch interkulturelle Dialogprojekte marginalisiert wurden.

8. Forderung des interkulturellen Dialogs auf europaischer Ebene und Fokussierung auf institutionelle
Kernkompetenzen und -anliegen

Betrachtet man die aufgezeigten gesellschaftspolitischen Herausforderungen, in deren Kontext der interkulturel-
le Dialog in und ausserhalb Europas diskutiert und propagiert wird, so sollte der interkulturelle Dialog gerade
auch auf europdischer Ebene sicherlich weiter gefordert werden. Angesichts der regionalen Uberschneidungen
von EU und Europarat ist dabei jedoch stets kritisch zu hinterfragen, inwieweit es - auch unter haushaltspoliti-
schen Gesichtspunkten - sinnvoll ist, dass der interkulturelle Dialog bei beiden europdischen Institutionen einen
derart zentralen Platz einnimmt und als wichtiges Tatigkeitsfeld auserkoren wurde. Erst unldngst mahnte in
diesem Sinne auch Botschafter Paul Widmer, Leiter der Standigen Vertretung der Schweiz beim Europarat in
Strassburg, in Anbetracht der globalen Wirtschaftslage eine Besinnung des Europarates auf dessen eigentliche
Kerngeschifte und Kernkompetenzen (Demokratie, Menschenrechte und Rechtsstaatlichkeit) an (NZZ 03.07.09).
Uberaus wichtig ist dementsprechend die Fokussierung des interkulturellen Dialogs auf die Kernkompetenzen
und -anliegen der jeweiligen Organisation und das vermehrte Nutzen von Synergieeffekten. Denn angesichts der
kulturellen Diversitat der europaischen Staaten und Gesellschaften wie auch der teilweise noch lediglich rudi-
mentar ausgepragten Ansédtze von Demokratie, Menschenrechten und Rechtsstaatlichkeit in verschiedenen
Staaten des Europarates muss der interkulturelle Dialog nach Ansicht des Verfassers dieses Berichts als wichti-
ges Instrument nicht nur der EU sondern gerade auch des Europarates erachtet werden. Dazu Widmer:

Wir miissen das Gesprach zwischen den verschiedenen Kulturen suchen, um herauszufinden, wie wir die Men-
schenrechte auf den flinf Kontinenten unter Berlcksichtigung des unterschiedlichen Erbes der verschiedenen
Kulturen am besten durchsetzen konnen. Und in dieser Hinsicht hat der Europarat, diese Organisation von 47
europdischen Staaten, eine wichtige Rolle zu spielen. Denn seine vornehmste Aufgabe ist es, die Menschenrech-
te, den Rechtsstaat und die Demokratie zu fordern, natiirlich in erster Linie unter seinen Mitgliedstaaten, aber
indirekt auch weltweit. (Widmer 2008)

Kurzum: Eine weitere Starkung der Forschung in den aufgezeigten Bereichen ist nach Ansicht des Verfassers
dieses Berichts iberaus empfehlenswert - insbesondere wenn der Enttduschung tber einen wirkungslosen
interkulturellen Dialog und einer Abwendung von dem Konzept vorgebeugt werden soll. Denn schliesslich ist als
eines der pragenden Wesensmerkmale unserer Zeit sicherlich die stete Zunahme interkultureller Begegnungen
in den unterschiedlichsten Formen und Ausprdagungen anzusehen. Tagtaglich beriihren sich Kulturen, treffen
vielerorts aufeinander, iiberschneiden und verdndern sich. Mal tritt Kultur dabei als dominanter Faktor in Er-
scheinung oder wird zumindest als solcher interpretiert und lauthals artikuliert, mal stellt sie (etwa im Sinne
von Bourdieus ,strukturierenden Strukturen®) lediglich ein lautloses polymorphes Gepréage dar, in das soziales
Handeln bewusst oder unbewusst stets eingebettet ist. Betrachtet man vor diesem Hintergrund den interkultu-
rellen Dialog als geeignetes Instrument, diese vielfaltigen gegenwértigen und zukinftigen interkulturellen Be-
gegnungen ,aktiv“ zu gestalten, so macht dies noch einmal auch die langfristige Bedeutung dieses politischen
Konzepts deutlich.

49



6 Literatur

Annan, Kofi 2001: Briicken in die Zukunft. Ein Manifest fiir den Dialog der Kulturen. Eine Initiative von Kofi
Annan, Frankfurt am Main: S. Fischer.

Baumann, Martin / Luchesi, Brigitte / Wilke, Annette (Hrsg.) 2003: Tempel und Tamilen in zweiter Heimat. Hin-
dus aus Sri Lanka im deutschsprachigen und skandinavischen Raum, Wiirzburg: Ergon-Verlag.

Bohm, David 1996: On Dialogue, edited by Lee Nichol, London / New York: Routledge.

Brajovic, Zoran 2006: The Potential of Inter-Religious Dialogue, in: Fischer, Martina: Peacebuilding and Civil
Society in Bosnia-Herzegovina, S. 185-214.

Conseil de 1'Europe 2008: Livre blanc sur le dialogue interculturel. ,Vivre ensemble dans I’égale dignité“, Stras-
bourg, 7 mai 2008.

Council of Europe 1995: Framework Convention for the Protection of National Minorities and Explanatory Report
(H(1995)010), Strasbourg.

Council of Europe 2002: Expert Colloquy - «Dialogue serving intercultural and inter-religious communicationy.
Intercultural dialogue and conflict prevention project. Conclusions and debates analysis. Strasbourg.

Council of Europe 2004: Conference on “The religious dimension of intercultural education. Analytical repertoire
of official texts and projects of the Council of Europe of the Field of Intercultural Education (DGIV/EDU/DIAL
(2004) 10).

Council of Europe 2005: Opatija Declaration. Learning about intercultural dialogue (DGIV/CULT/PREV (2005)1
E/F), Strasbourg.

Council of Europe 2008a: THE INTERCULTURAL CITY: what it is and how to make it work, Introductory docu-
ment for cities participating in the Pilot Phase of the Intercultural Cities Programme, Joint action of the Coun-
cil of Europe and the European Commission, (DGIV/Cult/IC(2008)01), Strasbourg.

Council of Europe 2008b: CITIZENSHIP AND PARTICIPATION IN THE INTERCULTURAL CITY. Background pa-
per for the workshop “Governance for the Intercultural city”, (DGIV/CULT/IC(2008)4), Strashourg.

Council of Europe 2008c: White Paper on Intercultural Dialogue. “Living Together As Equals in Dignity”, Stras-
bourg, 7 May 2008.

Council of Europe 2009: OSCE Human Dimension Implementation Meeting, Warsaw, 28 September - 9 October
2009, Working Session 5: ‘Tolerance and Non-Discrimination I, Contribution of the Council of Europe,
(HDIM.10/0231/09), 1 October 2009.

ECOTEC 2009a: Evaluation of the European Year of Intercultural Dialogue 2008, Final Report, Birmingham.

ECOTEC 2009b: Evaluation of the European Year of Intercultural Dialogue 2008, Executive Summary, Birming-
ham.

Eggmann, Sabine 2009: >>Kultur<<-Konstruktionen. Die gegenwartige Gesellschaft im Spiegel volkskundlich-
kulturwissenschaftlichen Wissens, Bielefeld: transcript.

Elberfeld, Rolf 2008: Kultur der Begegnung der Kulturen. Zum ,Jahr des interkulturelen Dialogs 2008“ in der
Europdischen Union, in: UniMagazin der Universitat Hildesheim, S. 40-42.

ERICarts (European Institute for Comparative Cultural Research) 2008a: Sharing Diversity. National Approaches
to Intercultural Dialogue in Europe. Study for the European Commission, Bonn.

ERICarts (European Institute for Comparative Cultural Research) 2008b: Sharing Diversity. National Approaches
to Intercultural Dialogue in Europe. Study of the ERICarts Institute for the European Commission. ANNEX,
Bonn.

ERICarts (European Institute for Comparative Cultural Research) 2008c: SHARING DIVERSITY: Kulturelle Viel-
falt gemeinsam leben. Nationale Konzepte zum "Interkulturellen Dialog" in Europa. Zusammenfassung der
Ergebnisse der Studie "Sharing Diversity" des Europdischen Instituts fiir vergleichende Kulturforschung
(ERICarts) fiir die EU-Kommission, Bonn.

50



Europarat 2008: WeiBbuch zum Interkulturellen Dialog. "Gleichberechtigt in Wiirde zusammenleben", StraB3-
burg, 7. Mai 2008.

European Commission - Directorate General for Education and Culture (DGEC) 2009: Highlights of the European
Year of Intercultural Dialogue, Luxembourg.

European Commission / Council of Europe 2008: The Intercultural City: What it is and how to make it work.
Introductory document for cities participating in the Pilot Phase of the Intercultural Cities Programme, Joint
action of the Council of Europe and the European Commission.

European Commission 1995: Barcelona Declaration, European Commission, Brussels.

European Commission 2002a: Action Programme for the Dialogue between Cultures and Civilizations, Euromed
Report No. 45, European Commission, Brussels.

European Commission 2002b: Le Dialogue des Cultures et des Civilisations dans le Processus de Barcelone,
Office des Publications Officieles, Communautés Européenes, Luxembourg.

European Commission 2003b: Communication from the Commission to the Council and the European Parliament
- Wider Europe - Neighbourhood: A New Framework for Relations with our Eastern and Southern Neighbours.
COM(2003) 104 vom 11.3.2003.

European Commission 2005a: Proposal for a Decision of the European Parliament and of the Council concerning
the European Year of Intercultural Dialogue (2008), (COM(2005) 467 final).

European Commission 2005b: Annex to the Proposal for a Decision of the European Parliament and of the Coun-
cil concerning the European Year of Intercultural Dialogue (2008) - Impact assessment, (SEC(2005) 1202).

European Commission 2005¢: “Roadmap 2005/EAC/0177, in: Roadmaps - Commission Work-Programme 2005,
(http://ec.europa.eu/comm/off/work_programme/20050128_clwp_roadmaps.pdf).

European Commission 2007a: Communication from the Commission to the European Parliament, the Council,
the European Economic and Social Committee and the Committee of the Regions on a European agenda for
culture in a globalizing world. (COM(2007) 242 final).

European Commission 2007b: Commission Staff Working Document - Inventory of Community actions in the
field of culture. Accompanying document to the Communication from the Commission to the European Par-
liament, the Council, the European Economic and Social Committee and the Committee of the Regions on a
European agenda for culture in a globalizing world. (SEC(2007) 570).

European Commission 2008: Communication from the Commission to the European Parliament and the Council -
Barcelona Process: Union for the Mediterranean. (COM(2008) 319 (Final)).

Fischer, Martina (Hrsg.) 2006. Peacebuilding and Civil Society in Bosnia-Herzegovina. Ten Years after Dayton.
Minster: Lit-Verlag.

Gianni, Matteo 2005: Muslime in der Schweiz. Identitatsprofile, Erwartungen und Einstellungen, Eine Studie der
Forschungsgruppe «Islam in der Schweizy (GRIS), Genf.

Giddens, Anthony 1999: Konsequenzen der Moderne, 3. Auflage, Frankfurt am Main: Suhrkamp

Gillespie, Richard 2003: Reshaping the agenda? The internal politics of the Barcelona Process in the aftermath of
September 11, in: Mediterranean Politics, Vol. 8, No. 2-3, S. 21-36.

Hegasy, Sonja 2001: Euro-mediterrane Partnerschaft, in: Informationen zur politischen Bildung, Heft 272,
http://www1.bpb.de/publikationen/09882291339671960837805728735273,0,Euromediterrane_Partnerscha
ft.html (07.10.2009)

High Level Advisory Group of the European Commission 2003: The Dialogue between the Peoples and the Cul-
tures in the Euro-Mediterranean Space, Euromed Report No. 68, Office for the Offcial Publications of the
European Communities, Luxembourg.

Huntingon, Samuel P. 1993a: The Clash of Civilizations?, in: Foreign Affairs, Vol. 72, No. 3 (Summer 1993), S.
22-49.

51



Huntington, Samuel P. 1993b: If not Civilizations, What? Samuel Huntington Responds to his Critics, in: Foreign
Affairs, Vol. 72, No. 4 (November/December 1993), S. 186-194.

Huntington, Samuel P. 2002: The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, London: Free Press.

Imbusch, Peter / Zoll, Ralf (Hrsg.) 2006: Friedens- und Konfliktforschung. Eine Einfiihrung, Wiesbaden: VS Ver-
lag.

Imbusch, Peter 2006: Der Staatszerfall Jugoslawiens, in: Imbusch/Zoll: Friedens- und Konfliktforschung, S. 221-
248.

Karsten, Andreas / Kiintzel, Bastian 2006: Forum on Intercultural Dialogue. Discussion paper based on he Fo-
rum. Organised by the Conference of INGOs of the Council of Europe in co-operation with the Advisory Coun-
cil on Youth of the Council of Europe in partnership with the Youth Express Network and with the support of
the Council of Europe, Stasbourg.

Khovanova-Rubicondo, Kseniya 2009: Intercultural Cities. Intermediary Evaluation, Council of Europe.
Klein, Joachim 2003: Kultur, in: Bernhard Schafer: Grundbegriffe der Soziologie, 8. Auflage, S. 198-201.

Klinkhammer, Gritt / Satilmis Ayla (Hg.) 2008: Interreligioser Dialog auf dem Priifstand. Kriterien und Standards
fir die interkulturelle und interreligiose Kommunikation, Berlin: LIT-Verlag.

Klinkhammer, Gritt 2008: Der Dialog mit Muslimen - Interessen, Ziele und Kontroversen, in: Klinkhammer /
Satilmis 2008: Interreligioser Dialog auf dem Priifstand. Kriterien und Standards fiir die interkulturelle und
interreligiose Kommunikation, S. 21-45.

Kiing, Hans / Kuschel, Karl-Josef 1993: Weltfrieden durch Religionsfrieden. Antworten aus den Weltreligionen,
Minchen/Zirich: Verlag Piper.

Kiing, Hans 1993: Kein Weltfriede ohne Religionsfriede. Ein ckumenischer Weg zwischen Wahrheitsfanatismus
und Wahrheitsvergessenheit, in: Kiing/Kuschel: Weltfrieden durch Religionsfrieden, S. 21-49.

Marchetti, Andreas (Hrsg.) 2005: Ten Years Euro-Mediterranean Partnership. Defining European Interests for the
Next Decade, ZEI-Discussion Paper C154/2005, Bonn.

Micksch, Jiirgen 2005: Islamforen in Deutschland. Dialoge mit Muslimen, Frankfurt am Main: Verlag Otto Lem-
beck.

Miller, Harald 1998: Der Mythos vom Kampf der Kulturen. Eine Kritik an Huntingtons kulturalistischer Global-
theorie, in: Entwicklung und Zusammenarbeit, no. 10 (Oktober 1998), S. 262-264.

Miiller, Tobias / Schmidt, Karsten / Schiler, Sebastian 2009: Religion im Dialog. Interdisziplindre Perspektiven -
Probleme - Losungsansatze, Gottingen: Vandenbroeck & Ruprecht.

Nassehi, Armin 2006: Dialog der Kulturen - wer spricht?, in: Aus Politik und Zeitgeschichte (ApuZ), Nr. 28-
29/2000, S. 33-38, http;//www1.bpb.de/files/OD5C2].pdf.

Pohl, Karl-Heinz 2002: Zwischen Universalismus und Relativismus. Menschenrechte und interkultureller Dialog
mit China, Occasional Paper Nr. 5, Arbeitsgemeinschaft Menschenrechte, Universitat Trier.

Riesebrodt, Martin 2001: Die Riickkehr der Religionen. Fundamentalismus und der ,Kampf der Kulturen®, Min-
chen: C.H. Beck.

Roper, Ursula 2005: Histories of Dialogue. Ein Projekt in Sarajevo zum Interkulturellen Dialog und zur Konflikt-
pravention, in: Kulturpolitische Mitteilungen, Nr. 111 (IV/2005), S. 42-45.

Schifer, Isabel 2005: Die Euro-Mediterrane Partnerschaft und der Nahostkonflikt, in: Aus Politik und Zeitge-
schichte (ApuZ), 45/2005, S. 22-30.

Schafer, Isabel 2007: The Cultural Dimension of the Euro-Mediterranean Partnertship: A Critical Review of the
First Decade of Intercultural Cooperation, in: History and Anthropology, Vol. 18, No. 3 (September 2007), S.
333-352.

Schumacher, Tobias 2001: The Mediterranean as a new foreign policy challenge? Sweden and the Barcelona
Process, in: Mediterranean Politics, Vol. 6, No. 3, S. 81-102.

52



Schumacher, Tobias 2005: Die EU als internationaler Akteur im siidlichen Mittelmeerraum, Baden-Baden: Nomos
Verlag.

Senghaas, Dieter 2004: Moderne und Antimoderne angesichts kultureller Globalisierung. Pladoyer fiir einen
zeitgemaBen, jedoch geschichtsbewussten Dialog, Tiibinger Arbeitspapiere zur Internationalen Politik und
Friedensforschung, Nr. 45, Tiibingen

Silvestri, Sara 2005: EU Relations with Islam in the Context of the EMP’s Cultural Dialogue, in: Mediterranean
Politics, Vol. 10, No. 3 (November 2005), S. 385-405.

Steering Committee on Culture 2004: Intercultural Dialogue and Conflict Prevention Propject. Core Values for
Intercultural Dialogue: Towards a Europe of all Citizens.

Steinbach, Udo 2002: Islamischer Terrorismus. Ein selbstkritischer ,Dialog der Kulturen® ist jetzt gefragt, in:
Internationale Politik, Nr. 3. 3/2002, S. 1-10.

Swiss Academy for Development 2002: Dialog der Kulturen. Eine Bestandsaufnahme tiber den interkulturellen
Dialog in der Schweiz und seine Akteure, Ein Projekt der Swiss Academy for Development, Biel.

Thierse, Wolfgang 2002: Dialog der Kulturen - Das Fremde und das Eigene. Das Unwissen iiber andere Lebens-
formen ist der Ndhrboden fiir Extremismus. Was aber sind die Voraussetzungen fiir einen echten Dialog der
Kulturen?, in: ,Deutschland“, Ausgabe 2/2002 (http;//library.fes.de/pdf-files/akademie/online/50364.pdf).

UNESCO 2001: Dialogue among Civilizations. The Political Aspects of the Dialogue among Civilizations, Kyoto, 3
August 2001.

UNESCO 2003: Dialogue among Civilizations. Proceedings of the International Congress of Religions and Cul-
tures in West Africa, Abuja, 15-17 December 2003.

UNESCO 2003: Dialogue among Civilizations. The International Expert Symposium on “A Culture of Innovation
and the Building of Knowledge Societies”, Moscow, 9 - 11 November 2003.

UNESCO 2003: Dialogue among Civilizations. The International Ministerial Conference on Dialogue among Civi-
lizations: Quest for New Perspectives, New Delhi, 9 and 10 July 2003.

UNESCO 2003: Dialogue among Civilizations. The Regional Forum on Dialogue among Civilizations, Ohrid, 29
and 30 August 2003.

UNESCO 2003: Dialogue entre les civilisations. Actes de la Conférence internationale sur le dialogue
interculturel et la culture de la paix en Afrique Centrale et dans la région des Grands Lacs, Libreville, 18.-20
novembre 2003.

UNESCO 2004: Dialogue among Civilizations. Proceedings of the International Symposium on Dialogue among
Cultures and Civilizations, Sana'a, 10 to 11 February 2004.

Widmer, Paul 2008: Der interkulturelle Dialog und der Europarat. Ansprache von Botschafter Paul Widmer,
Standiger Vertreter der Schweiz beim Europarat in Strassburg, Herbst[JAbgeordnetenversammlung des
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes, Bern, 3. November 2008
(http://www.eda.admin.ch/etc/medialib/downloads/edazen/topics/europa/euroc/misstr.Par.0023.File.tmp/In
terkultureller Dialog_2.pdf).

Wilson, Robin 2003: A city for all our citizens: reflections on “shared cities’, Strasbourg: Council of Europe.

Wilson, Robin 2004: Solidarity among Strangers, in: Steering Committee on Culture: Intercultural Dialogue and
Conflict Prevention Project. Core Values for Intercultural Dialogue: Towards a Europe of all Citizens, S. 11-30.

53









Schweizerische Eidgenossenschaft
Confédération suisse
Confederazione Svizzera
Confederaziun svizra

Eidenossisches Departement des Innern EDI
Staatssekretariat fiir Bildung und Forschung
Bildung

Hallwylstrasse 4
CH-3003 Bern
T+413132268 32
F+41313227854
info@sbf.admin.ch
www.sbf.admin.ch



