100 LE CADRE THEORIQUE

aussi un programme de recherche) pour rendre compte de 1’inertie de
I’ordre social®* et une autre pour expliquer sa remise en cause®. Le para-
doxe — apparent — est que la version la plus désenchantée ait été
contemporaine de I’intensification des efforts entrepris pour faire de la
sociologie un « sport de combat », pour disséminer les armes de la critique
sociologique.

Bohn, Cornelia, Une société mondiale. Les concepts de société
opératoires dans les théories sociales de Bourdieu et Luhmann,
in: Hans-Peter Miiller/Yves Sintomer (Hg.), Pierre Bourdieu,
théorie et pratique. Perspectives franco-allemandes, Paris: La

Découverte 2006, S. 101-127.

34. L’accent mis sur I’incorporation de I'ordre social, tant dans les Méditations pasca-
liennes que dans La Domination masculine, a pour toile de fond empirique la domination mas-
culine. Or, explique Pierre Bourdieu, « la force particuliére de la sociodicée masculine Iui
vient de ce qu’elle cumule et condense deux opérations : elle légitime une relation de domi-
nation en I'inscrivant dans une nature biologigue qui est elle-méme une construction sociale
naturalisée » {Bourdieu, 1998a, p. 29 ; c’est Pierre Bourdieu qui souligne].

35. En fait, pour prolonger le travail théorique entrepris par Pierre Bourdiey, il faudrait
étudier systématiquement les mécanismes qui permettent de rendre compte des sitoations (si
elles existent) de transformation ou de renversement des rapports de domination.

Une société mondiale.
Les concepts de société opératoires dans les théories sociales

de Bourdieu et Luhmann!

Cornelia Bohn

Les champs théoriques sont souvent organisés de maniere bipolaire.
Prenons un exemple classique en rapport avec le sujet de cette
contribution : dans ses textes récemment redécouverts, 1’ « Idée d’une his-
toire universelle au point de vue cosmopolitique » de 1784 et Ie « Projet
de paix perpétuelle » de 1795, Kant développe I'idée d’un cosmopoli-
tisme et d’une société civile cosmopolite. Presque au méme moment, en
1800 précisément, Fichte formule I’idée d’un « Ftat commercial fermé ».
Kant justifie la réalité de la communauté des peuples par 1’argument
suivant : on en est arrivé au point olt « une violation du droit en un seul
lieu est ressentie partout ailleurs, il s’ensuit que V’idée d’un droit cosmo-
politique n’apparait plus comme une maniére chimérique et exagérée de
concevoir le droit », et il mentionne pour chaque processus des phénomé-
nes qui seront régulierement cités par la suite : le commerce et 1’artisanat,
I’éducation et la science [Kant, 2002, p. 6112, Fichte en revanche plaide
pour « que I’Etat se ferme complétement, & tout commerce avec 1’ étran-
ger, et forme dés & présent un corps commercial sé€paré, tout comme il a
déja formé jusqu’ici un corps juridique et politique séparé » [Fichte, 1800/
1980, p. 144].

1. Traduit de I’allemand par Valentine Meunier et Yves Sintomer.

2. Habermas [1995] a commenté€ brig¢vement le texte dans une perspective juridique. Der-
rida [1997] renvoie lui aussi & I’idée kantienne du droit cosmopolite dans son essai, a propos
du groupe immense et impossible & ignorer des « sans-papiers ». I le congoit comme une
sorte de droit généralisé 4 I’« hospitalit€ », c’est-a-dire le droit d’« un étranger 2 ne pas étre
traité avec hostilité par un tiers ». Enfin, le texte de Kant a un r6le majeur dans la reconstruc-
tion sémantique de la société mondiale de [Stichweh, & paraitre].



102 LE CADRE THEORIQUE

1l semblerait possible d’ affirmer que, transposés a I’analyse des sociétés
contemporaines, Bourdieu et Luhmann prennent la place de Fichte et Kant,
Lubmann en avocat d’une théorie de la société mondiale, Bourdieu en
défenseur de la fermeture sociale et de la protection institutionnelle contre
les prétentions hégémoniques de pouvoir d’une puissance mondiale. Bour-
dieu a consacré, sur le tard, une partie de ses ceuvres  la « mondialisation »
et ’on sait qu’il a ét€ ’un des fondateurs d’Attac. Dés 1971, Luhmann
[1971/1975] demandait dans un article de ne plus employer la notion de
SOCI€t€ qu’au singulier dés lors qu’il s’agissait de décrire I’époque contem-
poraine.

Nous ne nous demanderons pas dans ce qui suit si la notion de société
mondiale est, a ’appui de résultats empiriques, propre a décrire la société
contemporaine. Ce probléme restera entre parentheses. Nous nous attache-
rons plutdt & examiner les instruments théoriques que la sociologie met en
ceuvre pour décrire cette société. Nous montrerons que la théorie systémi-
que de Luhmann et la théorie sociale de Bourdieu ne s’opposent qu’a pre-
miere vue. Au lieu de souligner une fois de plus les divergences entre les
deux théories sociales, il nous parait bien plus fécond de commencer par
faire ressortir leurs convergences puis, sur cette base, de mettre en relief
leurs différences. En effet, une lecture paralléle de ces théories révile que
les deux auteurs se rejoignent dans leur analyse d’un phénomene central :
tous les deux considerent qu’il existe une socialisation (Vergesellschaftung)
a I’échelle mondiale. Cela n’implique certes pas que leur approche concep-
tuelle du probléme soit identique. Mais, comme nous le montrerons, les
deux théories permettent d’analyser le processus de socialisation planétaire,

Jjusque dans les dysfonctionnements qui lui sont inhérents. Pour ce faire, il
est nécessaire de dresser une bréve esquisse des concepts de société a
I’ euvre chez Luhmann et Bourdieu. Les deux théories comportent aussi une
réflexion sur les particularités des savoirs des sciences sociales.

CONCURRENCE SUR LE TERRAIN DE LA DESCRIPTION DE LA SOCIETE :
COMMENT LA DESCRIPTION TRANSFORME L.’ OBJET

Le savoir des sciences sociales est face & un objet qui se décrit toujours
lui-méme. Il est en méme temps partie de son objet, puisque la description
de la société s’effectue dans la société. Accomplir une description parti-
cipe de I’accomplissement de ce qui est décrit. Cette intrusion de la des-
cription sociologique dans son objet conduit €galement a ce que, en le
décrivant, elle le transforme. Une telle conception, qui vient de la phéno-
ménologie et de la sociologie de la connaissance, se retrouve dans les
théories des deux auteurs. Cependant, contrairement aux analyses tradi-
tionnelles, ils n’attribuent pas I’opération d’autodescription et de produc-
tion de représentations sur le monde social 4 la conscience. Les « sujets »

-

UNE SOCIETE MONDIALE 103

de "autodescription sociétale® sont les champs sociaux et les systémes
sociaux, en leur qualité de véritables unités sociales.

Bourdieu désigne 1’un des aspects du probleme par le concept d’effet
théorique, qui confére au savoir (y compris a celui des sciences sociales)
un pouvoir constituant au sens propre ; il décrit I’ autre aspect sous le voca-
ble de la sociologie réflexive. Le privilege de I’observation sociologique
du monde social — faire de son propre fonctionnement I’objet de sa
réflexion — 1’oblige précisément, en se départant de toute illusion, a
s’auto-objectiver. La sociologie doit alors mener une réflexion sur le lieu
et les conditions de production du savoir dans le monde social. Dans
I"appareil conceptuel de Bourdieu, cela signifie une analysg des cham.ps
sociaux. Pour reprendre ses propres termes, le champ des sciences socia-
les se distingue fondamentalement des autres champs scienti.fiques en ce
qu’il est en concurrence non seulement avec les autres sciences, mais
aussi avec les professionnels de la production symbolique (écnyam:,
hommes politiques, journalistes) et, en fait, avec tous les agents sociaux”.

Le probléme classique introduit par Mannheim {1928/ 19§4], selo'n
lequel il existe toujours une concurrence autour de I’ « interprétation publi-
que de I’&tre » (on croirait entendre Heidegger), se retrouve, avec une
variante, chez Luhmann avec ’expression d’autologie réflexive. L’idée
qu’il existe une composante inéluctablement autologique dans la dgscrip—
tion sociologique de la société le conduit & formuler dans sa théqne des
systémes le probieme de la fagon suivante : la description sociologique de
1a société ne peut se réaliser que dans le systéme et au moyen dg systéme.
L’autologie désigne cette relation circulaire du savoir sociologique 2 son
objet. Les systémes sociaux €tant congus comme des systémes sérpanﬁ—
ques, il est inévitable que cette opération soit dotée de sens. Produ.lre d‘f
sens en opérant une description est forcément simpliﬁcatel'xr en soi et,. si
I'on y rajoute le probléme du temps, il s’agit d’un raccourci. Les desgnp—
tions et a fortiori les autodescriptions impliquent toujours des sélections,
ce qui fait que I’opération de description est déja un acte de construction.

3. Sociétal (das Gesellschaftliche) a dans cet article Ie sens de ce qui a trait 2 la société
comme entité globale — et non celui, qui tend & se répandre dans ’usage frangais contempo-
rain, des thémes de valeurs en ce qu’ils différent des questions socio-économiques [NDT].

4. « Le champ des sciences sociales est dans une situation treés différente des autres
champs scientifiques : du fait qu’il a pour objet le monde social et qu’il prétend & en produire
une représentation scientifique, chacun des spécialistes y est en concurrence non §eu1eme1?t
avec les autres savants, mais aussi avec les professionnels de la production symbolique (écri-
vains, hommes politiques, journalistes) et plus largement avec tous les agents sociaux. [...]
C’est une des raisons qui font qu’il ne peut obtenir aussi facilement que les autres savants la
reconnaissance du monopole du discours légitime sur son objet, qu’il revendique par .défin.i-
tion en prétendant 2 la scientificit€ » [Bourdieun, 1995b, p. 4]. Sur Ie concept de la sociologie
réflexive, cf. [Bourdieu et Wacquant, 1992].



104 LE CADRE THEORIQUE

Dans la perspective d’une théorie de la société, cela signifie structurel-
lement que « la sociologie, en tant que sous-systtme du sous-systéme
science, doit compter avec la concurrence » [Luhmann, 1997, p. 1128 ;
sur ce point Mannheim, 1928/1964]. Les instances de description concur-
rentes sont pour Luhmann les médias de masse, I’opinion publique et les
mouvements protestataires. L’explication des descriptions multiples de la
société qu’offre la théorie systémiste apporte, par rapport & la sociologie
de la connaissance de Bourdieu, un argument qui reléve explicitement de
la théorie de la société : il renvoie 2 la transformation des structures mono-
contextuelles en structures polycontextuelles, qui caractérisent la société
contemporaine. Les formes de différenciation de la société ne sont plus
organisées primordialement en fonction du social (c’est-a-dire des cou-
ches sociales) mais relativement a des points de vue fonctionnels. Ce pas-
sage d’une différenciation par stratification a une différenciation
fonctionnelle implique le passage d’un ordre hiérarchique & un ordre hété-
rarchique et polycentrique. Selon la perspective systémiste, il n’existe
plus, pour décrire cette nouvelle forme de société différenciée sur un axe
horizontal, une position privilégige pour I’observateur & partir de laquelle
la totalité€ pourrait s’intégrer dans une unité ultime, plus de loge surplom-
bante et, par-dessus tout, plus de point de vue en dehors de I’événement.
« La société elle-méme devient le rapport primordial que 1’observé entre-
tient au monde » [Luhmann, 1997, p. 155]. L’ observateur de I’observa-
teur (y compris I’observateur sociologue) n’est pas un «meilleur »
observateur, simplement un observateur différent. Il n’y a pas de hiérar-
chies de la réflexivité : simplement, le monde comme monde en train de
s’observer est thématisé.

Alors que les médias de masse et I’opinion publique luttent pour obtenir
le bien rare qu’est I’attention et renchérissent avec des descriptions et des
prises de position sensationnalistes sur la vie politique, la description
sociologique répond & 1’obligation qui est la sienne de « mener une analyse
théorique », devant faire ses preuves dans le milieu scientifique [Franck,
1998 ; Assmann et Assmann, 2001]. L’interruption de la relation circulaire
a son objet, qui est propre a toute description de la société, intervient dans
le premier cas du fait des exigences de ’actualité et des efforts pour attirer
I’attention, dans le second grice & des théories et des méthodes. C’est cette
voie qu’emprunte la théorie luhmannienne des systémes. Elle mise ce fai-
sant sur la continuité des problématiques que permet la tradition du savoir
proprement sociologique, qui permet et impose de réagir aux problémes
théoriques qu’elle génére en son sein. Cela signifie que le savoir sociolo-
gique est toujours aussi son propre destinataire. Le gain théorique vient du
fait qu’il faille avant tout vérifier la plausibilité théorique intrinséque des
interprétations sociologiques de la vie de la société (interprétations qu’il
faut sciemment différencier des idées acceptées dans la société) et qu’il

UNE SOCIETE MONDIALE 105

faille se soumettre aux exigences définies par la généalogie des problemes
scientifiques. C’est pourquoi les discours que tiennent les médias de
masse sur la mondialisation et la description sociologique de la société
mondiale suivent fondamentalement des logiques structurelles et systémi-
ques différentes.

Bourdieu reformule le probleéme des descriptions sociétales multiples en
affirmant que la sociologie détient le monopole (dans le sens de Weber et
de Mannheim) inexpugnable de la description légitime de la société. Il réa-
git doublement : au moyen de la recherche et de la théorie d’une part, par un
engagement et un combat politique de I’autre’. Cette posture est cohérente
car la lutte est la forme de socialisation principale dans la théorie sociale de
Bourdieu. Alors que la théorie des systémes comprend I’évolution comme
une transformation structurelle non planifiée et contingente, la théorie
sociale de Bourdieu I’interpréte comme le résultat de luttes préexistantes.
Dans le sillon de 1’héritage phénoménologique, la société se comprend ici
comme une pratique du sens, ce que postulent d’ailleurs aussi les théories
systémistes récentes. Tout fait (décrit) et toute description doivent par
conséquent étre congus comme le résultat d’une sé€lection et d’une construc-
tion. Celles-ci sont, en permanence, inscrites dans des luttes menées dans la
logique des champs sociaux, qui visent & imposer un certain sens et une
valeur particulidre du monde social®. Bourdieu s’implique donc doublement
dés lors qu’il s’agit d’établir et d’imposer une interprétation et une concep-
tion particuliéres du monde social : dans le champ des sciences sociales et
dans celui de 1’opinion publique. Cela ne minimise en rien la dissociation
entre politique et science : au contraire, I’autonomie du savoir scientifique
est précisément la condition préalable de son efficacité politique éventuelle
[Bourdieu et Wacquant, 1992, p. 170-17 17]. Dans un esprit de dévoilement,

5. En sa qualité d’intellectuel, il a rédigé toute une série d’essais polémiques sur la
« mondialisation ». Selon Bourdieu, cette figure de l'intellectuel s’est historiquement
constituée en dépassant I’ opposition entre autonomie et engagement, entre culture au sens
propre et politique : les écrivains, les artistes et les savants se sont affirmés comme mtf:l-
lectuels & partir du mormnent obl ils ont pris position dans le champ politique avec 1’ autorité
dont ils bénéficiaient dans les champs autonomes de la science et de ’art. En d’autres ter-
mes, I’engagement intellectuel part du principe que les positions et les résultats communi-
qués dans ’espace public politique (mondial) atteignent, au moins sur le plan quantitatif,
plus efficacement leur destinataire qu’un modeste savoir purement scientifique [Bourdieu,
2002a, p. 257-266].

6. 11 ne s'agit pas ici de calculs individualistes, & la fagon de la théorie des jeux ou du
choix rationnel, mais d’une conception théorique du sens : « En effet, rien n’est plus faux que
I'idée que les faits parlent d’eux-mémes, ce n'est pas seulement dans I’ ordre de la science que
les “faits” sont les produits d’une sélection et d’une construction qui, dans le champ politique,
juridique ou méme journalistique, est toujours inséparablement cognitive et évaluative [...].
Les “faits” sont produits par et pour les luttes pour I'imposition du sens et de la valeur du
monde social » [Bourdieu, 1986b, p. 2-3].

7. Robert Castel a souligné que Bourdieu était suffisamment wébérien pour distinguer le
savant du scientifique. Cf. sa contribution in [Bouveresse et Roche, 2004].



106 LE CADRE THEORIQUE

Bourdieu livra a I’espace public politique une analyse de la société contem-
poraine qui soutenait que la « mondialisation » était le nom de code du néo-
libéralisme croissant et de I’impérialisme culturel américain. La ruse de cette
entreprise consistait précisément 2 universaliser des particularismes liés &
une situation historique singuliére et & dénier cet état de fait. Cette prise de
position se retrouve dans de multiples textes de circonstance, par exemple
dans « Sur les ruses de la raison impérialiste® ». 1l est sans doute possible de
synthétiser la position de Bourdieu sur ce probléme de la fagon suivante : il
faut combattre la « mondialisation », entendue comme une rhétorique qui
dissimule la situation, et il convient d’analyser 1a transnationalité, la nationa-
lité et la socialisation (a I’échelle) mondiale au regard de leur genése histori-
que et de leur impact actuel. Ainsi, dans ’esprit des deux théories (I'une et
I’ autre réflexives dans la mesure ot elles réfléchissent leur propre statut théo-
rique), nous pouvons avancer que si la sociologie n’est pas le lieu exclusif de
I’autodescription sociétale, la genése des concepts, des théories et des métho-
des de I’analyse du social, & laquelle nous allons maintenant nous intéresser,
reléve bien de sa compétence. Alors que certaines sémantiques, dont celle de
la « mondialisation », « lancent une offensive » dans toute la sociét€, en tant
que langue d’observation de constellations d’expériences nouvelles {ou pré-
tendues telles), les analyses ne sont en revanche produites que par les scien-
ces sociales. Le concept méme de société, qui est 1a base d’une analyse de la
socialisation mondiale, fait partie d’un tel dispositif.

CONCEPTS SOCIAUX OPERATOIRES

Depuis plusieurs décennies, I’ étendue de 1a notion de société et sa déli-
mitation est un probléme transdisciplinaire. A y regarder de plus prés, il
s’agit d’un théme de la sociologie depuis ses origines. La seule question
€tait de savoir si les phénomeénes décrits relevaient du concept de société
ou s’il convenait de les ranger sous des concepts tels que civilisation, cul-
ture, univers sémantique ou histoire universelle. L histoire, par exemple,
a attendu le début du X1X° siecle pour hisser ’histoire nationale au rang de

8. « L’impérialisme culturel repose sur le pouvoir d’universaliser les particularismes liés
4 une tradition historique singuliére en les faisant méconnaitre comme tels » [Bourdieu et
Wacquant, 1998, p. 109]. En se référant aux analyses de Fritz Ringer, cet article montre que
ce phénoméne n’est pas récent et que 1’on pouvait parler au X1X° siécle d’une geste impériale
de la vie intellectuelle allemande. A cette époque, les débats menés sur la plandte entidre
avaient comme origine certaines constellations universitaires allemandes. Il souligne égale-
ment qu’il existe une différence majeure entre les stratégies d’internationalisation étudiées
par le néo-institutionnalisme, qui postule que des structures institutionnelles comme le
modele américain de management d’aprés-guerre sont imitées a I’ échelle internationale [Bol-
tanski], et un néolibéralisme qui écrase par son pouvoir toutes les structures préexistantes
[Dezalay et Garth, 1998, p. 3-23 ; Fligstein, 1997, p. 36-47].

o

.

UNE SOCIETE MONDIALE 107

norme [Osterhammel, 2000, p. 387-408°]. A la méme époque, la sociologie
nationalise ses concepts majeurs et se focalise sur la prise en charge par
I’Etat (nation) de 1’organisation de la science, de I’éducation, de la culture,
de 1a politique ou du droit. Dans une perspective historique large, le pro-
bleme de la nationalisation semble constituer une exception, qui mériterait
en tant que telle explication, des formes pertinentes de socialisation [Sti-
chweh, 2000, p. 103-130 ; Geuna, 1998, p. 253-270 ; Gingras, 2002, p. 31-
46]. La tradition sociologique dominante avait associé le concept de société
a la politique, a I’Etat et au droit, et consécutivement 2 la norme et a l_a
morale, et, des lors qu’elle s’intéressait pn'ncipalegnent a ce concept, avait
superposé les frontiéres de la société et celles de I'Etat. Ces phénoméne; ne
sont pas sans rapport avec I’époque a laquelle la discipline s’est institution-
nalisée. Méme chez Durkheim, qui est gé€néralement vu comme responsable
du basculement de la sociologie dans une conceptualisation strictement
nationale de la société, le terme de « civilisation » permet de sortir de cette
délimitation proprement politique de la vie sociale, car la notion ne peut étre
congue comme une relation entre sociétés ou entre Etats. Bien que, chez
Durkheim, la formation sociale supérieure soit la formation politique (c’est-
a-dire le clan, la ville pour la nation moderne, et enfin I’Etat moderne), celle
qui comprend toutes les autres, ses écrits soulévent la question négligée jus—
‘que-12 de 1’étendue des civilisations d’un point de vue géographique et h1§to—
rique. Les « civilisations » (on parlerait en allemand de Kulturen) {nénera}lent
en quelque sorte une vie supranationale, elles formeraient un « milieu » h1§t0—
riquement constitué, dans lequel de multiples cultures nationales germelxolt
plongées et qui constitueraient rien de plus que des formes particulieres™”.

9. Osterhammel parvient & démontrer que la forme nationale était encore pratiquement
ignorée  I'époque des Lumitres. « Méme la premiere histoire nationale d’impf)ftan_ce,
1 History of England de David Humes (1754-1762), était au fond une histoire de la civilisation
européenne & partir de I’exemple de I’ Angleterre » [Osterhammel, 2000, p. 388]. Tenbruc.k,
dans ses travaux tardifs, part d’un modéle de sociétés plurielies et réserve I’horizon mondial
pour P'histoire. A P'inverse de chez Hegel, I'histoire universelle est ainsi le résultat de rela-
tions intersociétales et d’expansions géographiques. En conséquence, I’évolution de la société
n’est pas un processus interne mais découle de la combinaison d’événements exogénes et
endogenes qui modifient les structures [Tenbruck, 1998, p. 417-439].

10. « C'est-3-dire que la vie nationale en soit la forme la plus haute et que la sociologie ne
puisse connaitre des phénoménes sociaux d’un ordre supérieur. {...] I existe donc des phénome-
nes sociaux qui ne sont pas strictement attachés A un organisme social déterminé, ils s’étendent sur
des aires qui dépassent un territoire national ou bien ils se développent sur des périodes de temps
qui dépassent I’histoire d’une seule société. Ils vivent une vie en quelque sorte supranationale. [...]
Une civilisation constitue une sorte de milieu moral dans lequel sont plongées un certain nombre
de nations et dont chaque culture nationale n’est quune forme particuligre » [Durkheim et Mauss
1913, p. 47-48]. On retrouve la méme ouverture envers un format de société transcendant 1’Etat
singulier dans L’Education morale : « Sur ce point, il ne saurait y avoir de contestations, la ques-
tion de savoir si I’ humanité doit étre ou non subordonnée & I’ Etat, et le cosmopolitisme au natio-
nalisme, est, au contraire, une de celles qui soulévent aujourd’hui le plus de controverses »
[Durkheim, 1934 ; souligné par CB]. Sur la réceptivit€ théorique & une déterritorialisation de la
société, of. la conversation fictive et amusante entre Durkheim et Weber [Miinch, 2001, p. 9-38].



108 LE CADRE THEORIQUE

Cela étant, Durkheim et Mauss n’envisagent en aucune maniere une civi-
lisation humaine. Dans la lignée de la notion de civilisation qui régnait &
I’époque, ils postulent au contraire une pluralité et une diversité de civili-
sations, qui ne sont toutefois pas circonscrites a un territoire particulier.
Autant que nous puissions en juger, le programme de recherche consistant
a déterminer quels sont les phénomeénes sociaux qui relévent de I’interna-
tionalisation, quels sont ceux qui se déploient a I’échelle de la planete et
quels sont ceux qui se cantonnent aux frontidres nationales n’a pas été
vraiment mené. La liste que dressent Durkheim et Mauss rappelle I’énu-
mération kantienne et ne cesse de resurgir sous des formes diverses : la
religion chrétienne, les langues, les savoirs scientifiques, I’argent, le com-
merce, les arts, les formes littéraires, etc. Seules les institutions politiques
et juridiques en sont exclues'!. Méme Weber (qui, comme on sait, évitait
d’employer le concept de société) avait en vue des phénomeénes sociaux
analogues (I’art et I’esthétique, I’économie, la science, I’intimité), qu’il
examinait comme des sphéres de valeurs différenciées et auxquelles il
imputait (a ’exception de la politique) une prétention universelle [Weber,
1920/1988, p. 536-5731*2

Comparé aux analyses traditionnelles mais aussi & bon nombre de
théories contemporaines de la mondialisation, 1’apport des théories sociales
de Luhmann et Bourdieu est double : premiérement, 1a culture prend corps
dans la société chez les deux auteurs. La culture n’est pas congue comme
un vis-a-vis de la société, a 1’encontre de ce que postule ’'une des nom-
breuses différenciations héritées de la sémantique du XIX° siecle. Cette
tradition se perpétue dans les théories de la mondialisation, qui parlent de
sociétés au pluriel mais d’une culture mondialisée, au risque de donner
une définition floue des concepts de société et de culture, voire de ne pas
en donner du tout [Appadurai, 1996 ; Robertson, 1992 ; Featherstone,
1991). Deuxiémement, la société n’est pas appréhendée de maniére nor-
mative ou consensuelle ; elle n’est pas non plus congue comme une entité
en soi, elle est pergue comme strictement opérationnelle, ce qui invalide

11. «En second lieu, tous les faits sociaux ne sont pas €galement aptes 2
s’internationaliser » [Durkheim et Mauss, 1913, p. 49]. Nous ne pouvons jci aborder en détail
la sémantique complexe de la culture et de la civilisation. La tradition conservatrice de la
sociologie de la culture considére que seule la civilisation est susceptible de se mondialiser :
la culture n’existerait qu’au pluriel. Tenbruck affirme lui aussi que seule la civilisation peut
s’étendre & Péchelle mondiale [Tenbruck, 1989, p. 251-263]. Cette distinction typique du
X1X© sigcle a bien évidemment suscité des polémiques. Nietzsche par exemple considére que
la civilisation est I’inverse de la culture [Rehberg, 1986, p. 92-115, en part. p. 95]. On trouve
encore chez Elias ce cours historique de la civilité vers la civilisation des meeurs mondiale
[Elias, 1969/1989, en particulier I’introduction]. La civilisation s’entend ici dans un sens trés
restreint, celui du dispositif de domestication des individus. Nous ne nous intéresserons pas
ici aux modeles interprétatifs.

12. Sur Iinterprétation théorique de la différenciation chez Weber, se reporter & Tenbruck
{1975, p. 663-702].

¥

-

UNE SOCIETE MONDIALE 109

le reproche de réification constamment adressé aux théories traditionnel-
les de 1a société. Simmel avait ici fait appel au principe de I’action réci-
proque et problématisé la société avant tout sous Iangle d’un
questionnement épistémologique : comment la société est-elle possible ?
Les théories sociales phénoménologiques et 1’ethnométhodologie proce-
dent de maniére bien plus radicale encore puisqu’elles renoncent au
concept de société pour se centrer sur la constitution des univers sémanti-
ques ou sur les méthodes de production de la socialité. Or, une théorie de
la société qui congoit cette derniére comme un acte opérationnel ne part
pas du principe que la société est toujours — déja présupposée comine
entité unitaire. Elle s’interroge, & I'inverse, sur la maniére dont la société
se produit et se reproduit elle-méme. Cela a un impact sur le concept de
société mais aussi, logiquement, sur la question de sa délimitation et de
son étendue.

LA SOCIETE MONDIALE EN TANT QUE COMMUNICATION MONDIALE
ET MONDIALISANTE

Dans les années 1970, le concept de société mondiale est devenu un
paradigme incontournable (et pas uniquement chez Luhmann) de la
réflexion des sciences sociales sur la société. John Burton [1972] parle de
world society (qu’il différencie expressément de I’analyse des relations
internationales) de maniére quasi concomitante aux premiers raisonne-
ments théoriques de Luhmann sur le développement planétaire de ce que
I’ on nommait encore des interactions dans des systémes fonctionnels opé-
rant indépendamment des frontiéres étatiques. De tels raisonnements
avancent que I’horizon de possibilité vers lequel tendent potentiellement
les actes et les expériences est de plus en plus celui du monde. Le concept
est introduit par le biais d’un « horizon mondial uniformisé¢ » factuelle-
ment de tous les actes et expériences. La société mondiale est née de Iuni-
fication du monde, laquelle trouve ses fondements dans les prémisses
d’un échange planétaire. Introduction d’une unité de temps universel
(condition sine qua non de I'instauration de communications mondiales
synchronisées), phénomenes d’interrelations planétaires, problématisa-
tion de la « délimitation » de la société : autant d"arguments qui démon-
trent la singularité historique de I’existence de la sociét€é mondiale. Il en
va de méme du postulat que ni la langue, ni la culture, ni Iethnicité, ni la
nation ou le territoire politique, entendus comme limites de la soci€té, ne
sauraient prouver 1’existence d’une pluralité de sociétés. La présence de
différents sous-systémes composant la société, tels que I’économie, la
science, la religion, 1’art ou I’intimité, implique au contraire « 1’existence
de frontitres différentes, non seulement pour chacun d’entre eux mais



110 LE CADRE THEORIQUE

aussi pour la société dans son ensemble » [Luhmann, 1971/1975, p. 60].
L’unité€ d’une société qui était encore a I’époque vue comme englobant toutes
les fonctions n’était donc possible que sous la forme de la société mondiale.
Contrairement aux théories de la mondialisation, la théorie systémiste
de la société¢ mondiale ne part pas du principe que le cceur de celle-ci
réside dans I’identité nationale de « sociétés particulieres » et que la glo-
balisation n’est rien d’autre qu’une densification déterritorialisée des rela-
tions sociales et une interpénétration d’événements locaux et trés éloignés
— ainsi que Giddens, par exemple, le soutient. Elle n’affirme pas non plus,
comme le fait Robertson & partir de son concept de « glocalisation », que
des phénomeénes jusqu’a présent locaux s’étendent et se délocalisent,
générant une interpénétration du local et du global [Giddens, 1990 :
Robertson, 1994, p. 32-52]. L’expression « société mondiale » est com-
posée des deux €léments que sont la société et le monde, qu’il reste encore
a construire en objets de recherche, pour parler comme Bourdieu, et ce en
tenant compte des prémisses esquissées au début de cette contribution,
savoir que I’objet de la construction théorique de la sociologie se décrit
toujours lui-méme. On ne saurait évidemment réduire la théorie systé-
miste de la société mondiale & une problématisation de 1’étendue territo-
riale et géographique du sociétal : elle aspire au contraire a appréhender
la constitution communicationnelle du monde grace au médium du sens.
Luhmann part du probléme théorique fondamental de la tradition
sociologique pour définir le concept de société : « Comment la société
peut-elle étre 4 la fois un systéme social parmi d’autres et en méme temps
le tout englobant ? » [Luhmann, 1971/1975, p. 141]. Il rejette cependant
le primat des modéles qui, pour résoudre ce probléme, considérent qu’un
sous-systéme (la politique, I’économie, encore récemment la société
civile, etc.) est la condition de I’existence de tous les autres, une approche
typique des modeles postulant la pluralité des sociétés. Il exclut par con-
séquent la solution parsonienne qui postule I’existence d’une société mon-
diale unique aux co6tés de multiples sociétés nationales'>. De méme,

13. Dans ’optique théorique de 1'identité et de 1’inclusion, Parsons souligne : « Dans les
principales phases ultérieures de sa socialisation, I’enfant internalise de nouveaux réles et des
structures collectives d’une ampleur croissante qui en viennent finalement 4 inclure son role
de citoyen dans la société nationale et, au-deld, un certain statut dans la société mondiale »
(souligné par CB) [Parsons, 1968, p. 191 Nous laissons de c6té le lien entre individu et société
mondiale pour nous concentrer sur des questions de théorie de la société. Néanmoins, le dis-
cours sur la mondialisation (qui plus est si ’on y ajoute les théories postcoloniales) a en
réserve une grande quantité d’hypothéses, non vérifides pour I'essentiel, sur ce sujet, comme
ce mot passe-partout qu’est I'identit€ hybride. L’ individu et le soi sont des catégories primor-
diales de la théorie de la mondialisation de Robertson. 11 distingue quatre niveaux d’analyse :
les sociétés nationales, les individus et les soi, le systéme mondial des sociétés et enfin le
niveau de I"humanité (humankind). Cette conceptualité rappelle Parsons mais ne décline pas
le concept de société au singulier [Robertson, 1992, en particulier p. 25 sg., p. 104 et passim].

UNE SOCIETE MONDIALE 111

I"'hypothese d’autosuffisance (self sufficiency) de Parsons, qui définit le
systéme social englobant qu’est la sociét€, n’a plus sa place dans la for-
mulation luhmannienne du concept de société. Les systémes autoréféren-
tiels, dont I’existence est par essence liée 2 une différenciation vis-a-vis
de leur environnement, sont dépendants de ce dernier et ne sont en consé-
quence pas autosuffisants. La derniére version du concept de société que
nous livre Luhmann met en revanche "accent sur le « comment » du
mode opérationnel de la société. Le systéme-société se définit alors uni-
quement par I’opération qui produit et reproduit la société : la communi-
cation. La communication, comme modus operandi, est la production de
la société, la société se réalise sous forme de communication. Lorsque
1’on veut décrire théoriquement la société contemporaine, définir le social
comme une communication et mener 1’analyse de la société a partir de la
facon dont celle-ci se produit impliquent I’hypothese qu’il n’existe qu’un
seul systéme-société fermé et opératoire [Luhmann, 1997, en particulier
p. 70 sq. et passim]. Une pluralité de sociétés n’est en effet envisageable
qu’a partir do moment ot il n’existe aucune relation de communication
entre elles et ol la production communicationnelle d’une société reste
sans effet ni conséquence sur les autres. Cette situation s applique aux
hautes civilisations prémodernes caractérisées par un grand nombre de
sociétés demeurant dans les faits fermées les unes aux autres sur le plan
opérationnel, malgré des contacts intersociétaux sporadiques, tels que les
conquétes, les migrations, les guerres ou les relations commerciales'*. La
thése de 1’autoproduction et de I’autoreproduction de la société par la
communication trace, quant a elle, une délimitation claire. Les limites
effectives de la société mondiale moderne ne sont plus définies par des
frontigres géographiques et territoriales ; elles sont générées uniquement
par la distinction entre communication et non-communication. Si caracté-
riser la société comme un syst&me social global signifie que seule la com-
munication (et toute communication) contribue & I’autopoiésis de la

14. La coincidence de la symbolisation du monde avec I’interrelation effective des com-
munications mondiales ne vaut que pour la modernité : « Si I’on prend le concept de société
dans son sens phénoménologique, toutes les sociétés ont ét€ des sociétés mondiales. Toutes
les sociétés ont en effet communiqué dans leur horizon propre sur toutes les choses sur les-
quelles elles pouvaient communiquer. Pour elles, la somme de toutes les significations qui
étaient lides & ces communications représentaient le monde. Cependant, dans les conditions
modernes et du fait de la différenciation fonctionnelle, un seul systéme-société peut exister.
Son réseau communicationnel s’étend partout dans le monde. Il inclut toute communication
humaine (¢’est-a-dire dotée de sens). La société moderne est donc une société mondiale dans
un double sens. Elle offre un seul monde, un seul systéme ; de plus, elle intégre tous les hori-
zons mondiaux comme les horizons d’un méme systéme de communication. Les sens phéno-
ménologiques et structuraux convergent. Une pluralité de mondes est devenue inconceYable.
Le systtéme communicationnel a I’échelle planétaire constitue un monde unique qui inclut
toutes les possibilités » [Luohmann, 1982, p. 132-133]. Pour approfondir la question de la
gendse de la société mondiale ¢f. Stichweh [2000, p. 245-267].



112 LE CADRE THEORIQUE

SoCi€té, alors 1’€conomie, le droit, la science et la culture sont parties pre-
nantes de la société.

Le concept de monde posséde lui aussi sa propre catriére s€émantique,
bien documentée, que nous ne dépeindrons pas en détail [Braun, 1992,
p- 433-510]. On a souvent reproché aux théories de la société de réifier
leur objet, mais cette critique ne peut s’appliquer aux concepts de société
et de monde utilisés par Luhmann, puisque le monde (Bourdieu parlerait
de monde social) n’est lui-m&me congu que comme le corrélat du fonc-
tionnement effectif de la société!>. Dans la théorie luhmannienne de la
sociét€ mondiale, le monde revét trois faisceaux de significations, étroite-
ment li€es entre elles : il est, premiérement, une sémantique qui se trans-
forme au contact de la structure sociale. Le passage d’une conception
cosmologique matérielle prémoderne & un concept contingent de monde
est ici significatif. Alors que la premigre distingue I’univers du Dieu dont
il est pourtant la création et I’envisage comme une entité qui contient tout
(Ies choses et les idées), le concept de monde de la modernité doit unique-
ment se penser, ainsi qu’Husserl 1’a montré, comme un horizon. Le
monde, deuxiémement, est une catégorie territoriale qui prend en compte
la communication qui s’établit & I’échelle de la planéte tout entigre et qui
affirme simultanément la fin de la pertinence des catégories et des délimi-
tations spatiales (notamment en raison des médias de communication
€lectroniques). Le monde, troisiémement, se comprend, du point de vue de
la théorie du sens, comme un tout constitué de ’ensemble des relations
des systémes avec leur environnement, comme un tout non spécifi€ formé
de 'ensemble des possibles. 11 prend ainsi le statut d’horizon global de
toutes les expériences dotées de sens'S. Le monde n’est donc plus pensé
comme un agrégat d’objets mais comme le corrélat d’opérations qui se
déroulent en son sein. Dans cette acception, le monde apparait comme
une entité, en tant qu’unité sémantique déja constituée et production de
sens en train de s’effectuer. Pour les systémes autoréférentiels, cela
implique la constitution d’un espace extréme de référentialit€ étrangeére.
Traduit en termes de théorie de la communication, cela signifie la
connexion récursive de tous les événements communicationnels en un
systéme singulier de communications. Chaque communication repose
ainsi sur des communications préexistantes et permet que de nouvelles
communications puissent constamment s’établir. En cela, le monde est
rendu présent dans chaque communication. Ainsi que Luhmann le note
en reprenant une formule de Schiitz, une société mondiale est alors

15. 11 serait cependant possible de transposer & bon droit ce reproche en faisant une criti-
que du concept de monde utilisé dans le vaste débat sur la mondialisation.

16. « Nous mobilisons ici le concept de monde comme concept désignant 1" unizé séman-
tigue de la différence entre le systéme et son environnement et I’employons comme ultime
concept indifférencié » [Luhmann, 1984, p- 283 ; 1990, p. 716 sq. ; 1997, p. 153].

UNE SOCIETE MONDIALE 113

concrétement une autoproduction du monde dans la communication,
autoproduction dans laquelle chaque acte de communication renvoie & un
« ainsi de suite » structuré.

La théorie de la communication contient des données précises sur la
maniére dont des horizons s€mantiques supplémentaires se forment
dans ce monde'” et sur la fagon dont les frontigres de la société se dépla-
cent avec la geneése du monde comme entité communicante. La fagon
dont les potentiels symboliques et opérationnels d’ouverture et de pro-
duction du monde se réalisent est foncierement tributaire des médias de
communication disponibles dans une société. Ces potentiels sont eux-
mémes intimement liés 4 I’évolution de la structure sociétale et de la
sémantique disponible. Les communications utilisent en permanence
des médias symboliques qui dépassent les frontieres régionales. Cela
concerne 1’usage communicationnel de la langue et de 1’écriture, bien
évidemment tributaires de leur traduction dans des langues vernaculai-
res, mais aussi et surtout les médias de communication généralis€s sym-
boliquement, comme ’argent, la vérit€é ou le pouvoir. Ces médias
ouvrent un horizon mondial de communication. D’ailleurs, la langue et
a fortiori 1’écriture donnent déja un double sens a la réalité en rfar%d.ar,lt
possible un univers sémantique fictionnel. Au nombre des possibilités
opérationnelles de 1’écriture et de I'imprimerie puis, sous une forme
radicalisée, des médias électroniques, on reléve la multiplication et
I’intensification du réseau de communication de la société, qui s’établit
au-deli des frontidres régionales'®. D’un point de vue opérationnel, ils
permettent la simultan€ité d’événements communicationnels dans des

17. On peut reconstruire les fils historiques de pensée comme suit : Luhmann a.lctua%ise et
reformule la position de Husserl qui est attaché a I'idée qu’un unique monde‘ constitue 1"hori-
zon de toutes les opérations dotées de sens. Il n’existe qu’un seul monde, mais de nombreuses
représentations, répond Husserl au concept de James de I’ univers de discours. Le conf:ept d}l
monde de Husserl] est reconstruit par Bermes [2004, en particulier p. 168 sq.]. Bourdxeu suit
quant 2 lui la lignée de James et de Schiitz, qui congoivent des univers et des provinces sémfm-
tiques comme des mondes particuliers dans un monde unique mais qui, du moins pour Schiitz,
insistent sur une « réalité primordiale » (paramount reality) {Schiitz, 1962, p. 340-346]. )

18. Les contemporains de la diffusion massive de l'écrit observeérent avec circonspection
cette dimension transfrontatiere [Herder, 1991, p. 5291 : « Avec 1’imprimerie, tout arriva en
méme temps ; les pensées de toutes les nations, jeunes et anciennes, se mélangéret.xt. Celui qu?
savait sonder les opinions et savait entendre tout un chacun au bon moment avait devant lui
1in Grand Odéon trés instructif, d’autres furent saisis par la rage de lire, ils devinrent des hom-
mes de lettres puis des lettres imprimées en personne. » Le concept de « littérature
universelle » de Goethe est naturellement une réaction A cette prolifération du médium
imprimé ; il se référe non seulement au monde comme horizon, mais aussi au monde en .tant
qu’entité de communication [pour plus de détails, voir Koch, 2002 ; sur les transformations
de la communication sociale induites par 'introduction de 1'écriture, Bohn, 1999 ; sur la
signification de la théorie de la communication pour la théorie systémiste de 1a société, Luh-

mann, 1997, chap. 2].



114 LE CADRE THEORIQUE

espaces différents, préalable incontournable & une communication qui
ouvre le monde en I’englobant entidrement!®.

Enfin, dans la troisi#me et derniére signification du concept de monde,
les €léments qui produisent le monde sont, dans la société mondiale fonc-
tionnellement différenciée, les médias de communication qui reposent sur
des symboles généralisés tels que la vérité, I’argent ou le pouvoir, avec
leurs codes et programmes respectifs. En leur qualité de symboles, ils
assurent la connexion d’opérations en méme temps qu’ils revendiquent
une symbolisation du monde spécifique et universalisante. L’hypothese
que la science, en tant que sous-systéme sociétal, apparait a 1’époque
contemporaine comme une entité, a pour présupposé la généralisation
symbolique du médium vérité. L universalisme spécifique du médium
requiert que les résultats de la recherche scientifique soient revétus d’un
sens identique dans le monde entier. Il en va de méme pour Pargent, le
pouvoir ou le droit. Pour peu que 1’on observe plus attentivement le
monde et ses régions, ces universalismes créent pourtant leurs propres
particularismes : par exemple lorsque le pouvoir politique n’est pas
«légitimé » par le médium du pouvoir mais par des réseaux clientélistes,
ou lorsque certains quartiers des grandes métropoles américaines écrivent
leurs propres programmes pour le code 1égal/illégal sans les référer i des
lois codifi€es. De nombreux signes nous incitent 3 penser que les univer-
salismes dotés de fonctions spécifiques générent objectivement de nou-
veaux particularismes et instituent socialement un nouveau modgle
structurel d’inclusion et d’exclusion [Luhmann, 1997, p. 618 sq., p. 391 ;
¢f. également Wacquant, 1993, p. 263-278 ; Robertson, 1992].

UNE ANALYSE DESAGREGEE DE LA SOCIETE : LA THEORIE DES CHAMPS

I serait & coup siir erroné de qualifier la théorie sociale de Bourdieu de
théorie de la société mondiale. 11 serait tout aussi faux de réduire le poten-
tiel de sa théorie sociale sur le sujet aux commentaires politiques qu’il
donne sur les modifications structurelles en cours. Dans le champ mondial
de I’opinion publique, Bourdieu prend position sur le démantélement des
systémes sociaux que provoque l’affaiblissement de I’Etat-nation. Il
affirme que le « manque d’avenir » croissant qui affecte de larges pans de
la population constitue un drame réel qui résulte de la dimension inégali-
taire du processus et s’engage en faveur de mouvements planétaires de

19. Knorr-Cetina et Bruegger, 2002, constitue un apport pour I’étude de la production du
monde par ces médias généralisé€s de communication 2 travers I’exemple des marchés finan-
ciers globaux, en méme temps qu’une contribution empirique & une théorie de la société opé-
rationnelle. Nous ne nous arréterons pas sur Vimportance de P’organisation et de la
télécommunication dans son réle de catalyseur des structures globales.

UNE SOCIETE MONDIALE 115

solidarité. Il diagnostique en outre une mise en danger de 1’autonomie de
I’art du fait de I’invasion de la logique marchande mondiale, orientée vers
le court terme, dans le champ de la production culturelle [Bourdieu,
19984 ; 2001e ; 2002a ; sur la question de la culture, Bourdieu 2001e,
p. 75-93%9).

Parallelement, Bourdieu a mené un travail dépassionné sur la théorie
sociale et la méthodologie des sciences sociales, et c’est ce travail qui nous
intéresse ici. Si ’on y cherche un concept de société similaire & celui a
I’ceuvre dans la théorie de Luhmann, on est confronté dans un premier
temps & une absence. Dans un second temps cependant, le vide sémantique
est lui-méme une référence intéressante. Chez Bourdieu, ce sont le social
et le monde social qui sont les notions englobantes, en tant que mondes au
sein d’un monde unitaire’'. La société émerge 2 travers des différencia-
tions diachroniques entre types de soci€té qui se distinguent par leur degré
de différenciation interne. Si Bourdieu n’accorde manifestement pas beau-
coup d’attention théorique au concept méme de société, il élabore cepen-
dant bien une analyse et une théorie de la société. Suivant en cela la
méthode de Weber, il le fait sur un mode désagrégé : ’unité de recherche
est formée par les champs sociaux congus comme des microcosmes®2. On

20. Cet argument est souvent confondu avec celui d’{&domo sur lg culture industrielle.
Mais, alors qu’ Adorno avance que le principe d’échange mine la productxon’culture}]? en ell(?-
méme, I’argument du champ reconnaft une bipolarité au sein du champ de Iart : k?e.teronc.)mle
versus autonomie, art pur contre art commercial. Cela signifie que, dans des conditions h'xsto—
riques déterminées, I’impératif économique peut I‘emporAter sur 1’art pur. Nous ne sou.fxalgons
pas lire Bourdieu contre Bourdien mais doutons que ce soit 1a la seule interprétation qui puisse
&tre tirée de la théorie des champs. Une argumentation théorique reposant sur la notion
d’inclusion, telle qu’elle est mise en ceuvre pour thématiser les statuts expert versus profane,
nous parait plus plausible que I’argumentation reposant sur I’opposition éconOfme/culture.

21. Les délimitations du monde social vers I’« extérieur » ne sont pas étudiées par Bour-
dieu, alors que [Luckmann, 1970, p. 73-100] parvient & mettre en hllm'iére' que I’équation
« monde social égale humanité » n’est pas universelle. Avant la désocialisation de la nature,
le social pouvait aussi comprendre les animaux et végétaux. .

22. Qu’une théorie de la société soit a I’ceuvre est perceptible par le‘fan que les champs
scientifique, économique, artistique, juridique, religieux ou bureaucratxque' ((?t, leurs sous-
champs respectifs) sont congus de manigre unitaire et ne peuvent gtre n"lul_tlyhes a V?lonte,
phénomene que seule I’émergence d’une société peut expliquer. Les theorxcxex.ls de Pacteur
ou des réseaux et les interactionnistes, qui en général travaillent a partir d’outils tels que la
cognition, I'interaction ou la structure, sont quant & eux incapables d’expliquer ce phéno-
mene. Nous ne reviendrons pas ici sur les concepts d’habitus et de capital, sur lesquels nous
nous sommes longuement penchés a d’autres reprises, car ils ne sont pas fondam.entaux pour
notre argumentation présente. Au regard des travaux du dernier Bourdieu, la partie thé?rlque
qui constitue le soubassement des autres semble cependant nettement'étre la théorie des
champs. L’habitus et les capitaux symboliques se sont diversifiés de;?uxs longtfmps par le
biais des champs : en capital universitaire, juridique, religieux, etc., qui, en derniére analyse,
sont congus comme des formes de pouvoir spécifiques a un champ, dont la « valeur » glo.bale
a Iintérieur de la société est I’enjeu de luttes dans le champ du pouvoir. Sur la problématique
de la société chez Weber, cf. Tyrell [1994, p. 390-414] ; dans la méme perspective, cf.
Schwinn [2001].



116 LE CADRE THEORIQUE

retrouve dans les travaux théoriques de Bourdieu sur les champs le
point de vue typique d’une analyse de la société, i savoir que tout est
comparable, méme ce qui différe & I’extréme. Ces recherches
oscillent entre un travail de théorie générale des champs sociaux et
I’analyse concréte des champs religieux, politique, bureaucratique,
scientifique, juridique, artistique, de la mode, du sport, des médias de
masse, etc.?>.

Jusqu’a un certain point, il s’agit 12 d’une entreprise parallele aux
recherches de Luhmann sur les sous-systémes sociétaux. Il y a une
homologie entre la théorie bourdieusienne des champs, comme analyse
microsociologique de la différenciation horizontale de la société
contemporaine impliquant I’hypothése du caractére opérationnel du
sociétal, et la théorie luhmannienne de la différenciation fonctionnelle
et de son assise opérationnelle. Chez Luhmann, ce sont les systemes
fonctionnels et leur constitution symbolique mondiale qui décident des
frontiéres et de 1'étendue du sociétal ; dans la théorie sociale de Bour-
dieu, ce sont les champs sociaux relativement autonomes. Chez le pre-
mier, les communications sont les opérateurs de la délimitation entre les
systémes sociaux ; chez le second, ce sont les « coups » dans les champs
sociaux qui génerent la dynamique de ceux-ci et leurs frontidres en
méme temps qu’ils les remettent perpétuellement en question. D’un
coté, la fermeture des systémes sociaux vis-a-vis de leur environnement
résulte de codes fonctionnels spécifiques ; de I’autre, 1’autodélimitation
sélective des champs sociaux est le résultat d’inclusions et d’exclusions
matérielles et sociales.

La théorie des champs décrit la société en analysant les champs trans-
nationaux, 1’international dans le national et les sous-champs nationaux
dans les champs mondiaux — par exemple celui des médias de masse®*.

23. Les champs sont des « cas particuliers du possible ». En ce qui concerne la genése
d’une théorie générale, Bourdieu s appuie sur 1a méthode du semantic ascent inspirée de Qui-
nes qui, sur la base de la comparaison itérative, permet d’avancer des principes théoriques
généraux [Quine, 1960, en particulier p. 270]. Luhmann propose un modele similaire de
genese théorique avec sa méthode de respécification et de généralisation [Luhmann, 1984, en
particulier chap. 5). A I’encontre des interprétations désormais répandues qui critiquent un
biais économiciste chez Bourdieu, il faut rappeler que I'intention de cette geneése théorique
inachevée est justement de montrer que la théorie du champ économique n’est pas le modéle
de base mais seulement un cas particulier de la théorie générale des champs. Elle vise 4 refor-
muler les prémisses de la théorie économique grice aux résultats de I’investigation des
champs de la production culturelle. Cette aspiration concorde avec I’hypothese selon laquelle
le capital économique est également un capital symbolique [Bourdieu, 1992a, p. 254 sq.].
Etant donné que les especes de capital ne sont rien d’autre que des formes de pouvoir, notre
lecture souligne cependant un biais intentionnel au profit d’une théorie du pouvoir et de la
domination.

24. « En fait, pour &tre complet, il faudrait prendre en compte la position du champ
médiatique national dans le champ mondial » [Bourdieu, 1996b, p. 471

UNE SOCIETE MONDIALE 117

Des champs nationaux peuvent parfaitement disparaitre au profit de
champs transnationaux, alors que d’autres se constituent des I’origine
sur une base transnationale, a I’instar du champ scientifique et, en son
sein, du sous-champ sociologique [Bourdieu, 1991d, p. 373-389]. La
théorie des champs est issue des sciences naturelles, ce qui témoigne une
fois de plus de I’épistémologie originale sur laquelle nous avons attiré
I’attention au début de cet article. La théorie des champs considére la
réalité d’une maniere qui réévalue la position de I’observateur en ne pos-
tulant (et en ne cherchant) pas ’existence de repéres situés au-dela de
’événement, et en dévoilant au contraire la société dans son ensemble 2
partir d’une perspective interne et dynamique. Il s’agit d’un événe.ment
in actu, qui révele la structure d’une réalité dotée de sens et ainsi une
construction symbolique et sociale du monde. Conjointement, la théorie
des champs désigne une approche théorique spécifique qui donne lieu &
des décisions méthodologiques relatives a la construction de I’objet
[Bourdieu, 1992a]%.

La constitution historique d’un champ social autonome s’explique par
une différenciation des perspectives. Cependant, la perspective qui crée
une nouvelle vérité devient le point aveugle de son propre fonctionne-
ment. Elle tire son efficacité du refoulement de sa propre genése, forcé-
ment arbitraire. Une fois établie, elle «s’impose» et il est alors
impossible de deviner qu’elle est une conséquence de la construction
d’une perspective spécifique. Le processus de construction de la réalité
sociale est perdu pour la mémoire sociale. Il ne reste que I'illusio, une
construction spécifique du monde, qui revendique une validité et un
caractére contraignant qui sont propres au champ concerné [Bourdieu,
1997a, p. 34 sq., p. 139 sq.1%5.

La formation d’un champ autonome ou relativement autonome impli-
que une série d’éléments constitutifs : I'illusio, comme réalit€ supposée
(et investissement de sens) qui sous-tend le déroulement du jeu mais n’est
pas consciente en tant que telle ; la croyance, qui caractérise les adhésions
préréflexives, concrétes et automatiques engagées dans le champ;
I’enjeu, au sens d’une mise faisant I’objet d’une lutte ; une doxa, spécifi-
que 2 un champ ; enfin un nomos, un réglement, un principe de vision et
de division qui crée la vision du monde spécifique de ce qui se passe dans
le champ et signale en méme temps les frontitres sémantiques de ce

25. Nous ne retracerons pas ici I’histoire du concept de champ et nous n’en faisons pas
une analyse systématique. Le point d”ancrage serait certainement a rechercher du c6t§_de Cas-
sirer, qui a pris pour base les discussions de la physique contemporaine et les a u'tlhsées de
fagon heuristique dans son projet de philosophie des formes symboliques [Cassirer, 1921/
20013, )

26. Le concept d’illusio remplace I’ancienne notion d’intérét, ce qui renvoie & une ano-
nymisation des motifs qui sont inhérents & ce qui se déroule dans le champ.



118 LE CADRE THEORIQUE

A

champ — qui correspondent au demeurant i celles des effets de
champ®. Le nomos (notion qui est proche de celle de «formes de
contingence » — Kontigenz Formen chez Luhmann) est toujours une
catégorie d’autodescription spécifique au champ : « I’art pour I’art » pour
le champ artistique, « les affaires sont les affaires » pour le champ écono-
mique, la justice pour le champ juridique, etc. Dans I’architecture de la
théorie systémiste, nous dirions que la différenciation de sémantiques par-
ticuliéres (juridique, religieuse, scientifique, etc.) est constitutive de la
différenciation des champs ou de sous-systémes et que, méme dans les
conditions de la société mondiale, ces sémantiques sont uniques et se réfe-
rent & un probléme déterminé de 1’ensemble de la société.
La théorie des champs parachéve P’analyse de la différenciation des
symboles, de leur généralisation et de leur universalisation a I’échelle
mondiale en mettant I’accent sur les réseaux d’acteurs et de positions. La
structure interne des champs est conflictuelle. Contrairement  la théorie
luhmannienne des systémes fonctionnels, Bourdieu postule un engage-
ment « agonistique » des acteurs sociaux. Il ne renvoie pas ainsi & un syn-
chronisme virtuel de la globalité des sens valides mais 2 une validation du
sens qui s’actualise dans la lutte. Au-dela de la doxa, la sémantique et le
savoir réflexif sont des formes de savoir qui se réferent 2 des positions
orthodoxes et hétérodoxes dans le champ, et sont a chaque époque histo-
rique investis par des acteurs ou des positions (théoriques), des pensées et
des styles concrets. Cependant, la description d’un champ social inclut
toujours la construction d’un espace des points de vue possibles. Contrai-
rement aux théories des réseaux, Bourdieu distingue ainsi entre individus
réels et épistémiques. La théorie des champs intégre également des espa-
ces structurels vides, c’est-a-dire qu’elle n’examine pas uniquement des
réseaux réels plus ou moins forts qui échangent de 1’information et stabi-
lisent des relations [Bourdieu, 1988, p-59 sq.; Bourdieu, 1992a,
p- 372%8]. Les réseaux, en tant que relations entre des positions, font partie
des attributions des champs. Le fait qu’un comportement soit évité inclut
une dimension structurelle et devient une sélection pertinente dans un
contexte ol d’autres choix sont possibles.
Les positions dans le champ sont repérables aussi bien dans les champs
nationaux qu’internationaux. En ce qui concerne le champ sociologique,

27. Lorsque les joueurs se sont appropri€ le point de vue constitutif du champ, il leur
devient impossible de le considérer de "extérieur : « Chaque champ, comme 1’ordre pasca-
lien, enferme ainsi les agents dans ses enjeux propres qui, & partir d'un autre point de vue,
¢’est-i-dire du point de vue d’un autre jeu, deviennent invisibles ou du moins insignifiants ou
méme illusoires » [Bourdien, 1997a, p- 140]. Le degré d’autonomie d’un champ varie en
fonction d’une hiérarchie fondée sur la dichotomie autonome/hétéronome. La science, les
mathématiques notamment, est tout en haut de I’échelle alors que I’art et les médias de masse
se situent plutdt 2 I’autre extrémits.

28. Sur la théorie des réseaux, se reporter par exemple & Granovetter [ 1983, p. 203-233],

UNE SOCIETE MONDIALE 119

Bourdieu considérait que les positions de Parsons, Merton et Lazarsfeld
définissaient I’« orthodoxie mondiale théorique et méthodologique » au
milieu du xx° siecle. L’analyse de la structure interne des champs sociaux
distingue d’une part les propriétés invariantes, a savoir des égalités for-
melles profondes qui justifient une théorie générale des champs, et d’autre
part les propriétés variables, qui ne peuvent se dévoiler que dans la recons-
traction comparative (et historique). Au nombre des invariants, outre les
éléments déja cités tels que 1’illusio, la croyance et le nomos, il faut ajopter
I’organisation bipolaire des champs sociaux, les positions d’ortquome et
d’hérésie (qui renvoient aux recherches de Weber sur la religion), les
espéces spécifiques de capital propre aux riches ou aux pauvres,/le-s-cqu:
ples dominants/dominés et €tablis/outsiders, la distinction entre Iegltnffute
et illégitimité. Enfin, le type de mise pour laquelle on lutte reléve aussi de
I’enjeu de la lutte. La définition de I’enjeu et des régle§ du jeu est elle-
méme partie de ’enjeu, et elle est toujours en jeu. Les d1fférents t}fpes de
savoir acceptés au sein d’un champ relévent de dimensions yanables:
dans le champ du politique, 1’adoption de ’orthodoxie et sa validité repo-
sent ainsi sur I’endoxon [Moos, 2000, p. 143-165], une sorte d’anoblisse-
ment de la doxa par "autorité du leader d’opinion (au sens de Merton).
Dans le champ scientifique en revanche, 1’ orthodoxie comme les positions
hétérodoxes s’ appuient toujours sur 1’épistéme, sur ce qui est établi sur l.e
plan méthodologique et théorique, et, par conséquent, sur le savoir
reconnu dans le champ scientifique [Bourdieu, 1998e, p. 3-11 et passim).

Il existe de nombreuses autres similarités entre la théorie de la diffé-
renciation fonctionnelle et la théorie des champs sociaux. Pour ne donner
qu’un exemple, la distinction entre rdle des acteurs et rdle du public, qui,
dans la théorie systémiste, est constitutive de ’inclusion de l’ense.rnble de
la population (c’est-a-dire de la population mondiale) dans les (lhfférents
systémes fonctionnels, a comme correspondant dans la thef)-rle des
champs sociaux la distinction entre position des clercs et position des
laics, dans le prolongement de la sociologie de la religion wébérienne
[Bourdieu, 2000b, p. 53 et passim ; Bourdieu, 1971a, p. 3-21].

Je voudrais toutefois souligner une différence fondamentale entre 1es
deux dispositifs théoriques, qui a son importance pour la forme théorique
d’une socialisation mondiale. En abandonnant les concepts consensuels
de société, la théorie luhmannienne de la différenciation fonctionnelle part
du principe que la société contemporaine est irrémédiablement désinté—
grée. Tandis que Parsons affirmait encore que le consensus normatif §ta1t
le garant de I'intégration, les sous-systémes autoréférentiels et opération-
nellement clos de Luhmann ne sont reliés entre eux que par des couplages
structurels et opérationnels, auxquels correspond un systéme polycentri-
que et hétérarchique. Bourdieu rejette également les théories sociales fon-
dées sur le consensus normatif et s’attache a découvrir dans quelle mesure



120 LE CADRE THEORIQUE

le pouvoir fonctionne comme un mécanisme de couplage de champs
sociaux autosélectifs. Alors que la théorie des systémes perd de vue les
rapports de domination, méme ponctuels, Bourdien tombe dans I’extréme
inverse et opére une fusion entre socialité et pouvoir. Pour la théorie des
systeémes, les communications entre sous-systémes concrétisent 1a société
(les sous-systémes participant de fagon opérationnelle  la reproduction
du syst¢me global) ; chez Bourdieu, les coups donnés dans chacun des
champs sociaux®® et qui, a priori, ne peuvent objectivement pas jouer &
Pintérieur d’un autre champ®® sont pourtant transposés dans un champ du
pouvoir qui englobe tous les champs différenciés. Les espéces de capital
constituent des formes de pouvoir spécifiques ; or, I’hypothese relevant
d’une théorie de la différenciation, selon laquelle il n’existe aucun pou-
voir dont on pourrait considérer qu’il n’est pas spécifique 4 un champ (lors
méme qu’il chercherait & acquérir une légitimation et une reconnaissance
de toute la sociét€), est contrebalancée par la construction d’un champ de
pouvoir englobant. C’est dans ce champ du pouvoir, qui ne doit pas &tre
confondu avec le champ politique, que se définissent les «taux de
change », les conditions différentielles de la reconnaissance des symboles
et des formes de pouvoir sociétaux disponibles [Bourdieu, 1989a, p. 375 ;
Bourdieu, 1989a, p. 371-561 ; Bourdieu 1997a, p. 123 sq. et passim]. On
peut comparer le couplage opérationnel, qui constitue chez Luhmann une
sorte de pont entre des systémes opérationnels fermés, avec I’idée bour-
dieusienne des « coups doubles », qui ne sont en aucun cas congus en tant
que tels mais qui portent dans plusieurs champs 2 la fois et dont la portée
est en conséquence majorée & I'échelle de la société tout entiere [Bour-
dieu, 1989a, p. 384-385]. Ce procédé ne consiste qu’a relier la reproduc-
tion de formes de pouvoir (comme le pouvoir scolaire) a des hiérarchies
politiques ou économiques (fidélit€ hiérarchisée). Il place les divers
champs et leurs symboles dans un rapport hiérarchique qui est en perma-
nence sur la sellette. Le pouvoir est donc 2 la fois un pouvoir organisation-
nel et une sorte de fixation des situations sociales, c’est-a-dire un pouvoir
de définition qui est li€ 2 la Iégitimation®'. L’apport véritable par rapport

29. Champs qui sont dotés de formes de savoir, d’especes de capital et de formes de pou-
voir qui leur sont propres.

30. On pense ici a la tyrannie au sens de Pascal. C’est aussi & Alois Hahn que ’on doit
cette lecture de Pascal au prisme de la théorie de la différenciation, lecture qui souléve la ques-
tion de la différenciation segmentaire dans la différenciation fonctionnelle en prenant pour
exemple I"Etat-nation [Hahn, 1993, p. 193-203}.

31. A plusieurs reprises, Loic Wacquant a insisté sur le métacapital qui surgit dans le
champ du pouvoir — métacapital qui n’a chez Bourdieu qu’une existence 2 la marge. Ces
réflexions ont €té prolongées dans I’ objectif d’assigner aux médias de masse un pouvoir trans-
versal [Couldry, 2003, p. 653-677]. La synthése entre pouvoir d’organisation et pouvoir de
définition est €évidemment perdue dans cette perspective. Le pouvoir n’est plus alors que pou-
voir de définition.

UNE SOCIETE MONDIALE 121

a la théorie wébérienne de la domination est de conférer une dimension
réflexive 2 la légitimité et, par la méme occasion, de transformer la lutte
pour un mode légitime de reproduction des bases de la domination en une
lutte pour le principe Iégitime de 1égitimation [Bourdieu, 1989a, p. 376)%%.
La distinction majeure dominant/dominé opérée par Bourdieu pour
I’ensemble de la société, tout comme son refus de différencier société et
organisation posent probléme dans la mesure ot sa théorie de la société
débouche sur une sociologie de la domination, ce dont témoigne égale-
ment I’étatisme plus que latent qu’elle renferme [Bourdieu, 1994, p. 99-
147].
Cela le conduit & affirmer que le « sens commun », que Geertz a fort
justement qualifi€ de savoir déja systématisé, est dans sa forme contem-
poraine encore largement national [Bourdieu, 1997a, p. 142 ; Gee}rtz,
1975/1983, p. 261-289 ; Garfinkel, 1968, p. 71-74]. Pour Bourdieu, I’Etat
est comparable 2 une instance administrative chargée de veiller a la pro-
tection des titres et des brevets d’une Banque centrale, mais ses échelles
de références sont les cours du capital symbolique. Cependant, ’homogé-
néisation supranationale & laquelle nous assistons aujourd’hui en matiére
d’harmonisation symbolique du systéme scolaire et des diplomes univer-
sitaires, I'unification des titres et brevets individuels ou de qualification
nous forcent & élargir la perspective interne de 1’Etat pris comme entité
spécifique en nous tournant vers la perspective des systémes mondiaux
(politique, éducation, science) qui sont impliqués dans ces phénomenes.
Selon Luhmann, I’Bitat n’est plus, dans I’optique d’une société mondiale,
« qu’une adresse locale du systeme politique de la société mondiale » et,
suivant les lecons du néo-institutionnalisme, il est vecteur plutdt que per-
dant de la mondialisation puisque, dans un processus mondial d’imitation
et de diffusion, les organisations portées par 1’Etat telles que les écoles, les
universités ou les systémes de santé sont devenues ubiquitaires et se
caractérisent par leur uniformité organisationnelle et circulaire [Luh-
mann, 2000, p. 224 ; Meyer, 1997, p. 144-181]. Selon Bourdieu en revan-
che, les cadres pertinents des champs mondiaux sont les champs
nationaux, qui bloquent les transpositions ou conduisent 3 des change-
ments importants de signification (au sens du bricolage de Lévi-Strauss),
du fait de constellations contextuelles contrastées ou de modes d’emploi
différents. Or, de nombreux indices incitent & compléter voire & remplacer
le joker qu’est I’Etat-nation par d’autres espaces pertinents 2 I’intérieur
des sous-systémes de la société mondiale, espaces qu’il reste & déterminer
empiriquement. Luhmann se saisit de la catégorie spatiale du «local »
pour marquer la différence avec le global, mais ce point de sa théorie n’est

32. De fagon plus pacifiée, les réflexions de Boltanski et Thévenot [1991] se rattachent 2
une telle perspective.



122 LE CADRE THEORIQUE

pas convaincant, car le concept d’espace n’est pas construit comme objet
scientifique®®. 1l conviendrait donc d’étudier les formes et médias de com-
munication mondiale pour lesquels la territorialité¢ et I’espace sont des
€chelles appropriées, et ceux pour lesquels il en va différemment (le pouvoir
étant par exemple plus territorialisé que 1’argent ou la vérité). Enfin, il fau-
drait vérifier le mode de construction sociale de la localité et de la spatjalité.

Par ailleurs, poursuit Bourdieu, les champs transnationaux, scientifi-
ques par exemple, créent un sens commun qui leur est propre a 1’échelle
mondiale et de cette maniére un monde particulier a double titre [Bour-
dieu, 1997a, p. 141-142]>*. Cette pensée est trés proche des réflexions de
Luhmann sur le fait que les frontiéres de la société sont en méme temps
des frontieres de la compréhension — une idée que Bourdieu élargit &
juste titre aux conditions préréflexives de compréhension et qu’il spécifie
selon les champs. Peu nombreux sont les travaux qui se consacrent a cette
émergence transnationale : les grands projets de recherche sur la société
contemporaine étudient avant tout les champs nationaux®®. On peut
d’ailleurs faire la mé&me objection aux travaux de Luhmann. La différen-
ciation fonctionnelle et les médias de communication sont certes considé-
rés comme des conditions du possible et des facteurs structurels de la
société mondiale ; I’analyse de leur différenciation et de leur fonctionne-
ment sociétal global est toutefois €tonnamment ténue par rapport aux
réflexions sur la société mondiale.

LE SOCIETAL DANS LA SOCIETE

Mis en regard, les points aveugles qui marquent les deux théories, dans
une sorte d’aveuglement et de clairvoyance réciproques, sont complexes.

33. 11 n’existe toujours pas de concept sociologique de I’espace. Appadurai, dans une
perspective ethnologique (postcolonialiste) & visée théorique, a tenté de penser résolument la
différenciation spatiale et 2 analyser les mediascapes, ethnoscapes, etc., comme des modgles
structurels globaux [Appadurai, 1996]. Berking, au vu de la socialité déterritorialisée, plaide
en faveur de la reterritorialisation [Berking, 1998, p. 381-392]. Il avance I’argument du
contrdle pour défendre la reterritorialisation, mais il ne convainc pas vraiment, tant le pro-
bléme du contrble se pose actuellement dans des « espaces » virtuels, comme le montre la
communication Internet.

34, « L’existence de champs transnationaux (scientifiques notamment) crée des sens
communs spécifiques qui mettent en question le sens commun national et elle favorise 1’ émer-
gence d’une vision scolastique du monde (4 peu prés) commune 2 tous les scholars de tous
les pays » [Bourdien, 1997a, p. 142]. Dans cette perspective, il argumente par ailleurs que
I’internationalisation ou la dénationalisation des catégories de pensée semble étre la condition
primordiale d’un véritable universalisme intellectuel [Bourdien, 1990d, p. 10].

35. Victor Karady et Pascale Casanova, qui constituent des exceptions & cet égard
[Karady, 1998, p. 92-104 ; Casanova, 1999], en proposent une application théorique, étayée
par de nombreuses sources et trés précise au plan historique.

UNE SOCIETE MONDIALE 123

Comparée 2 la théorie de la société mondiale, la sociologie de Bourdieu
est théoriquement insensible a la signification des médias de communica-
tion et des flux d’information dans la constitution des structures globales.
Sa théorie sociale permet d’étudier la validité et la reconnaissance des
symboles, des positions et des stratégies & 1’échelle mondiale, mais non
I’interrelation planétaire de la communication, qui est pourtant fondamen-
tale dans la genése de la socialisation mondiale. Inversement, il manque a
1a théorie systémiste un lieu permettant d’analyser systématiquement les
conditions préréflexives des horizons mondiaux des possibles et de la
compréhension. L’universalisme du médium argent a certainement ses
limites 12 ou les transformations structurelles et culturelles qui vont de
pair avec sa diffusion ne se sont pas établies. On pense & I’analyse de Sim-
mel de Vindifférence en matiere de communication monétaire, que Luh-
mann a problématisée sous le vocable «diabolique des médias de
communication symboliquement généralisés ». L’argent ne peut cepen-
dant déployer son mode opératoire autonome au sein de la soci€té et a
I’échelle du monde que s’il est culturellement évident que les paiements
sont des opérations closes ne donnant pas lieu a des obligations supplé-
mentaires. Il est imaginable qu’il en aille de méme pour d’autres médias.
Il est question ici non pas d’une universalisation de la morale ou d’une
généralisation des valeurs, mais au contraire de la distance vis-a-vis de la
morale au sein des systémes fonctionnels et des champs sociaux. Trans-
posés dans I’architecture de la théorie des systémes, on peut dire que les
universalismes symboliques des médias produisent leurs propres particu-
larismes et qu’ils reposent sur des €vidences qu’ils ont produites eux-
mémes mais qui n’ont jamais €t€ interrogées (alors que ces symboles ne
font pas partie des médias, codes ou programmes). En reprenant les mots
de Jiirgen Habermas tout en réfutant son intuition théorique, on pourrait
dire que les systtmes générent leur propre monde vécu. Je propose de
combler ce vide par le concept de culture — non pas au sens des champs
de production culturelle, comme dans la théorie de Bourdieu, mais au sens
d’une « structure aspectuelle » de toute la socijalité, que 1’on peut qualifier
de médium dans le sens de la différence médium/forme®®. Incidemment,
cela interdit aussi de supposer la coexistence de sociétés nationales aux
c6tés d’une culture globale, puisque la culture se déploie dans la société.

36. On sait que Luhmann, cherchant sciemment a se démarquer de Parsons, a longtemps
laissé de cbté le concept de culture. C’est Hahn qui a propos€ de concevoir la culture comme
un médium [Hahn, 2004, p. 40-58 ; sur la culture comme structure aspectuelle de la socialité
[Rehberg, 1986, en particulier p. 106] ; sur la différence médium/forme [Luhmann, 1997,
p. 190 sq.1. Rebberg s’appuie sur un concept de Gehlen. La dimension commune est la thése
selon laquelle la culture n’est pas congue comme un domaine délimité du social, mais comme
quelque chose qui se reproduit toujours dans le processus opérationnel de la socialité.



124 LE CADRE THEORIQUE

Les deux théories sociales ont en commun d’analyser la société mon-
diale et sa réalisation 4 I’aune des prémisses de la différenciation fonction-
nelle et de la différenciation des champs sociaux. Les possibilités de
communication globales, tout comme la validité et la Iégitimité mondiales
des positions, sont toujours susceptibles d’étre remises en question ; elles
ne sont pas simplement posées comme allant de soi mais introduites a tra-
vers les figures théoriques que sont les sous-systemes sociétaux et les
champs sociaux. Les sous-systémes et les champs déterminent leurs pro-
pres frontieres. Nous avons montré que I’étendue des sous-systemes opé-
ratoirement clos était identique a celle de leurs communications
fonctionnelles spécifiques, tout comme I’extension des champs sociaux
recoupe celle des effets des coups spécifiques & un champ. Dans I’analyse
synchronique et diachronique des processus globaux, il faut donc prendre
en compte chaque disposition spécifique dans 1’ouverture d’horizons
mondiaux de pertinence et de communication des sous-systémes ou
des champs — religieux, scientifique, économique, artistique, médiati-
que, etc. Les deux explications relevent d’une théorie de la société en ce
qu’elles reposent sur le postulat que le sociétal, dans la société, ne peut
étre révélé que par la comparaison des sous-systémes ou des champs de
celle-ci. Une grande partie de ce que ’on y découvre ne reléve pas de la
spécificité de la science, de la religion, de I’éducation, du droit, de I’art ou
de I’économie mais résulte de la forme de la différenciation sociétale. Ii
n’est possible d’expliquer la pérennité de ’homogeéne dans 1’hétérogéne
que par ’émergence d’une société, et le modele du tout et de ses parties
ou le couple imitation/duplication ne sont pas pertinents. De méme, ces
démarches théoriques contestent implicitement et explicitement la théorie
du systéme-monde dans le sens de Wallerstein, qui assigne un rdle pré-
pondérant au marché mondial et donc a I’économie dans la genése de la
société mondiale. Elles réfutent également que la globalité s’établisse au-
dela du sociétal, ainsi que 1’affirment Giddens et Robertson.

Une divergence fondamentale entre les positions théoriques de Luh-
mann et de Bourdieu est certainement que la théorie sociale de Bourdieu
voit a I’ceuvre des rapports de domination et de pouvoir dans la constitu-
tion contemporaine des structures globales, qui appellent I’émergence
d’un contre-pouvoir, alors que la théorie de Luhmann postule des rapports
intersystémiques complétement incontrélables, y compris dans le déve-
loppement de la société mondiale.

IT

Réceptions croisées en sociologie

et en histoire



SOUS LA DIRECTION DE

Hans-Peter Miiller et Yves Sintomer

Pierre Bourdieu,
théorie et pratique

Perspectives franco-allemandess

Ouvrage publié avec le concours du centre Marc-Bloch
(URA 1795 du CNRS-ministére des Affaires étrangéres),
du Bureau du livre de I’ambassade de France & Berlin
et de I’ACI Internationalisation des sciences humaines et sociales,
projet « Démocratie participative, délibération et mouvements
sociaux » (ministere délégué a la Recherche)

La Découverte
2006



Cet ouvrage a €té publié aux éditions Suhrkamp en 2005 sous le titre Pierre
Bourdieu : Deutsch-franzisische Perspektiven avec une introdution de Catheri-

ne Colliot-Thélene, Etienne Francois et Gunter Gebauer.

ISBN : 2-7071-4607-2

Le logo qui figure sur la couverture de ce livre mérite une explication. Son objet est d’alerter le lec-
teur sur la menace que représente pour ’avenir du livre, tout particuliérement dans le domaine des
sciences humaines et sociales, le développement massif du photocopillage.

Le Code de la propriété intellectuelle du 1% juillet 1992 interdit en effet expressément, sous peine
des sanctions pé€nales réprimant la contrefagon, la photocopie & usage collectif sans autorisation des
ayants droit. Or cette pratique s’est généralisée dans les établissements d’enseignement, provoquant
une baisse brutale des achats de livres, au point que la possibilité méme pour les auteurs de créer
des ceuvres nouvelles et de les faire éditer correctement est aujourd’hui menacée.

Nous rappelons donc qu’en application des articles L. 122-10 a L. 122-12 du Code de la propriété
intellectuelle, toute photocopie a usage collectif, intégrale ou partielle, du présent ouvrage est inter-
dite sans autorisation du Centre frangais d’exploitation du droit de copie (CFC, 20, rue des Grands-
Augustins, 75006 Paris). Toute autre forme de reproduction, intégrale ou partielle, est également
interdite sans I’ autorisation de !’ éditeur.

Si vous désirez &tre tenu régulitrement informé de nos parutions, il vous suffit d’envoyer vos nom
et adresse aux Editions La Découverte, 9 bis, rue Abel-Hovelacque, 75013 Paris. Vous recevrez gra-
tuitement notre bulletin trimestriel A la Découverte.

Vous pouvez également retrouver 'ensemble de notre catalogue et nous contacter sur notre site
www .editionsladecouverte.fr.

© Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 2005.
© Editions La Découverte, Paris, 2006, pour I’ édition frangaise.
© Editions Agone, Marseille, 2004, pour I'article de Jacques Bouveresse.

Sommaire

Note éditoriale

Introduction
Hans-Peter Miiller et Yves Sintomer

I
LE CADRE THEORIQUE

1 Les racines allemandes de la théorie de Bourdien
Catherine Colliot-Théléne

2 Action et structure. La praxéologie de Pierre Bourdieu
Hans-Peter Miiller

3 Sens pratique et langage
Gunter Gebauer

4 Sur la violence symbolique
Gérard Mauger

5 Une société mondiale. . ’
Les concepts de société opératoires dans les théories sociales

de Bourdieu et Luhmann
Cornelia Bohn

II

RECEPTIONS CROISEES EN SOCIOLOGIE
ET EN HISTOIRE

6 La société moderne et ses classes : ’espace social chez Bourdieu
Beate Krais

11

23

47

63

84

101

127



8 PIERRE BOURDIEU, THEORIE ET PRATIQUE

7 La discipline historique et Bourdieu
Olivier Christin

8 Contre le structuralisme, le pansymbolisme et 1a pansémiologie :

Pierre Bourdieu et I’histoire
Ingrid Gilcher-Holtey

9 L’éducation, un nouvel objet scientifigque,
un nouveau champ de lutte
Christian Baudelot

10 Propos d’historienne sur La Domination masculine
Frangoise Thébaud

11 Les élites et le champ du pouvoir
Michael Hartmann

111
PIERRE BOURDIEU : LE SAVANT ET LE POLITIQUE

12 La critique intellectuelle entre corporatisme de I’universel
et espace public
Yves Sintomer

13 Pierre Bourdieu : le savant et le politique
Jacques Bouveresse

Bibliographie

Les auteurs

146

155

165

175

190

207

223
247
267

Note éditoriale

Le volume que nous présentons ici est le produit d’un colloque qui
s’est tenu & Berlin du 12 au 14 juin 2003 sous le titre : « Bourdieu francais,
Bourdieu allemand : Deutsch-franzdsische Perspektiven ». Ce colloque
était une initiative commune du centre Marc-Bloch (Centre franco-alle-
mand de recherches en sciences sociales, Berlin), des trois universités ber-
linoises (Freie Universitit, Humboldt Universitit, Technische
Universitit), du Wissenschaftszentrum Berlin (WZB) et de I’ambassade
de France. Les organisateurs s’ étaient donné pour objectif de tirer un bilan
comparatif de la réception et de I’influence des travaux de Bourdieu des
deux c6tés du Rhin, dans 1a logique d’une « histoire croisée ». Comme I’a
relevé Jiirgen Kocka, président du WZB qui accueillait ce colloque, trois
aspects ont particulierement retenu I’attention. Tout d’abord, 1’influence
considérable que 1’ceuvre de Bourdieu a exercée et exerce toujours sur les
sciences sociales en France et Allemagne, ainsi que dans d’autres pays, fut
unanimement reconnue. Fut aussi relevé son role de médiateur, par la
transgression des oppositions entre disciplines (par exemple entre socio-
logie et histoire), des dichotomies conceptuelles consacrées (par exemple
entre théorie et pratique, entre structure et agency) et des frontiéres natio-
nales. Enfin fut saluée la dimension européenne de Pierre Bourdieu, dans
son ceuvre de sciences sociales et en tant qu’intellectuel engagé dans le
débat public.

Le succes de ce colloque a incité ses organisateurs a lui donner une
suite sous la forme d’une publication en francais et en allemand. Afin
d’assurer la cohérence et la qualité de ces recueils, une partie seulement
des communications ont ét€ retenues et elles ont ét€ profondément retra-
vaillées et complétées. La version allemande, Pierre Bourdieu : Deutsch-
Jranzdsische Perspektiven, est parue chez Suhrkamp (Francfort/M.) en
2005, sous la responsabilité éditoriale de Catherine Colliot-Théléne,
Etienne Francois et Gunter Gebauer.



