UNIVERSITAT LUZERN

Dialektik des Todes

Tolstoj und ,Der Tod des Iwan Iljitsch”

Sandro Wiget
HS 2010

Mit dem "Tod des lwan lljitsch" gelingt es dem russischen Schriftsteller Leo N. Tolstoj, Er-
fahrung, Philosophie und Literatur auf wirkungsvolle Weise zusammenzufiihren. Die Bedeu-
tung des Todes wird in ihrer unmittelbaren Abhangigkeit von Inhalt, Ausdruck und Struktur
der Erzahlung dargestellt. In dem Sinne wird Literatur selbst zu Philosophie und der Tod
entpuppt sich als Schliissel zur Erkenntnis.



SELBSTANDIGKEITSERKLARUNG

Zur Hauptseminararbeit: Dialektik des Todes: Tolstoj und ,,Der Tod des lwan Iljitsch“

<& Verfasst von Sandro Wiget
X Eingereicht bei Dr. Prof. Dieter Teichert
<% Am 14.12.2011

Hiermit erklare ich, dass ich die oben genannte Seminararbeit selbstandig verfasst und keine ande-
ren als die von mir angegebenen Quellen und Hilfsmittel benutzt habe und dass diese Seminararbeit

noch nicht anderweitig eingereicht wurde.

Brunnen, Datum Unterschrift:

§38 Unkorrektheiten bei schriftlichen Arbeiten

Abs. 1: Wird eine schriftliche Arbeit nicht in allen Teilen selbstdandig verfasst und
versucht die studierende Person zu ihrem Vorteil dariiber zu tduschen, wird die
Arbeit endgtltig abgelehnt.

Abs. 2: Bei wiederholter Unkorrektheit ist der angestrebte Abschluss endgiiltig
nicht bestanden.

Abs. 3: Wir die Tauschung erst nach Beendigung der Studien entdeckt, kann der
verliehene Grad entzogen werden.

Aus: Studien- und Prifungsordnung der Kultur- und Sozialwissenschaftlichen
Fakultat der Universitat Luzern (Ausgabe vom 1. Juli 2006)

Sandro Wiget

Kirchenriedweg 20

6440 Brunnen

0418203848 /0798284147
S08-451-635

Philosophisches Seminar
Hauptseminar

Philosophie und Literatur

Prof. Dr. Christiane Schildknecht
Prof. Dr. Dieter Teichert



INHALT

1. EINLEITUNG ....cciiiiiiiiiiiitiiitititiititiieteeeeeeeeeeteeteeeteeeteeeeeeeeeeseessessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses 4
2. DER TOD UND LEO N. TOLSTOJ ....ccettiiiiiereemmemmeeeeeeeeeeeemmmeeeemeeemmessessmessessssssssssssssssssssssssssssssssses 6
2.1. STERBEN MIT RELIGION ...cttttteeeieeiiitttteee e e ettt e e e e e st et e e e st e e e e e e se s ne e e e e sesmnneneeeeesesnnneneeeeens 8
2.2, LEBEN MIT PHILOSOPHIE ...tettteteeeiiittteeeeee e sttt eee e e e st e e e e e e st e et e e e seansbeneeeeesessnnneneeeeesesnnnenneeeess 9
3. DER TOD DES IWAN ILIITSCH ...ccotiiiiiiiieiieeiieineeimeeemmeeemmiiiieeeemeemmmmmmesmmeesssmssmsssssssssssssssssssssssees 12
3.1 STERBEN itiiitetteee e e ettt e e e e et e et e e e s e e et e e e e e s aas b e et e e e e e e s s b e e e e e e e e e ae b b e e et e e e e e e s rnnneeeeeenannannee 13
3.2, STERBEND LEBEN ..cetttiiiiiitieee et e ettt e e e e ettt e e e e e st e e e e e e st e e e e e e sesaas bt n et e e e e e sansnnnneeeesesannnnnee 16
3.3, LEBEND STERBEN ...uuuuuuuuuuuinini s s s s s e e e s e s e s e e e s e s s s e s e s e e e s e e e s e neseaenanass 21
B4, LEBEN.cttiitiiiiiet ittt ettt e e e e e st e e e et e e et e e e s e an e e e e e e e s ranaee 26

4. SCHLUSS: DIALEKTIK DES TODES.......uuuttiiiiiiiiiiiiiiinininnnissnnnsssnsssssssssssssssssssssssssssnnssnns 29



Einleitung 4

Der Tod ist im grossen Naturschauspiel der Tritonus, der ,,diabolus in musica“, noch besser: der Deus ex

. 1
machina.

er Tod. Kein einfaches Thema. Kein Aspekt des Daseins ist wohl schwieriger zu begreifen

als dessen eigenes Ende. ,Mein Tod” passt nicht, er ldsst sich nicht einfach so in die wohl-

geordnete Struktur des menschlichen Lebens integrieren. Ob es mit Ubung gelingt? Frag-
lich. So fordert denn das Dasein Kreativitat. Und der erfinderische Geist des Menschen liefert. Von
den alten Griechen bis ins neue Heute ist es deswegen allgegenwartig, das Thema Tod. Von den
einfaltigsten Alltagsgesprachen, tUber die abstraktesten Wissenschaftsdiskurse, bis hin zur schénsten
Poesie: Der Tod war und ist in aller Munde. Er wird es wohl auch bleiben. Doch in dem Masse wie im
gesellschaftlichen Diskurs unvermeidlich, bleibt er im individuellen Bewusstsein unfassbar. Im Mun-
de gewonnen, im Denken zerronnen. Pragmatiker verdrangen ihn und Kiinstler malen ihn an, verpas-
sen ihm ein hibsches Gewand. Aber allen zeigt er sich schliesslich doch. Ohne Dekoration. ,Man
haut auf den hedonistischen Putz und lasst den Gevatter Tod einen guten Mann sein. Das hindert ihn

“? Treffender kénnte es der Ziircher Litera-

aber nicht daran, von Zeit zu Zeit ans Fenster zu klopfen.
turwissenschaftler Peter von Matt in seinem Referat am NZZ-Podium des Lucerne Festival 2010 wohl
kaum formulieren. Der Tod ist des Menschen einzige Gewissheit.

Ob er dem Verstidndnis offen wire? Auch das bleibt fraglich. Wir mégen ihn als ,,Ubergang” , verste-
hen”, in dem Sinne, dass ein Aspekt von uns in einer anderen Form von Existenz weiterexistiert. Oder
wir kénnen ihn gar als vollstandiges Ende der individuellen Existenz annehmen: Es bleiben Annah-
men. Umso aufrichtiger ist es daher, diese gegenwartige Tatsache zu anerkennen und jede Ausei-
nandersetzung mit dem Tode bis zu einem gewissen Grade in die endlose Ansammlung der verschie-
densten Spekulationen einzureihen. Das muss auch diese Arbeit. In dem Sinne bleibt der Tod ein
offenes Ende. Dass man jedoch mit diesem offenen Ende konfrontiert wird, ist nicht offen. Und ein-
zig dies soll im weiteren Text von Interesse sein. Es gibt den Tod. Und bis zum Zeitpunkt seines gros-
sen Auftrittes darf der Mensch die Spekulation in ihre Schranken weisen. Das Leben bleibt in unserer
Hand. Und wenn nicht in der Hand, dann doch zumindest in der Erfahrung. Fir unsere Spekulation,
und generell fiir unsere Wahrnehmung muss also das Leben sorgen. Dieses schuldet uns damit den
Blick auf den Tod. So fordert denn auch das Menschenwesen, in Unabhangigkeit von jedem subjekti-
ven Willen, diesen Blick. ,Sein” und ,,Werden” verantworten den individuellen Bezug zum Ende. Es
scheint somit keineswegs verfehlt, das ,Wie” und ,Warum®“, sowie die ,Wohin“-Vermutung des
Todes seinem Wesen nach der menschlichen Erfahrungswelt zuzuordnen. Und ist der Tod auch noch
so unbequem in dieser Wahrnehmung. Ganz in Ubereinstimmung mit diesen Betrachtungen sind
somit Albert Camus‘ Gedanken, wenn er sich in seinem ,,Mythos des Sisyphos” fragt: ,Gibt es eine
Logik bis zum Tode?“?. Zerbricht er sich doch damit Giber nichts anderes den Kopf, als Uber die Be-
waltigung des Daseins, im Hinblick auf unsere wahrnehmungsbedingte Bezogenheit zum Tode. Diese

Bewaltigung soll nun im Zentrum der vorliegenden Arbeit stehen.

' Burger, Hermann: Tractatus logico-suicidalis — Uber die Selbsttétung, 1988, S. 22
?Von Matt, Peter, in: NZZ, 11.09.2010, S. 59
® Camus, Albert: Der Mythos des Sisyphos, 2000 [1965], S. 18



Einleitung 5

Entscheidendes fiir die literarische und philosophische Auseinandersetzung der Gesellschaft mit dem
Tode hat der russische Graf und Schriftsteller Leo Tolstoj (Leo Nikolajewitsch Tolstoj; 1828-1910)"
geleistet. Das ganze Leben und Denken des Grafen ist durchdrungen von der Auseinandersetzung
mit dem eigenen Tod. So schreibt er beispielsweise am 1. Januar 1883 in seinem Tagebuch: ,Ein
neues Jahr! Ich wiinsche mir und allen, gut zu sterben.”® Entsprechend widerspiegelt sich dieser
intensive Dialog mit dem Tod in seinem gesamten Werk. Im Schreiben versuchte der russische Den-
ker seine existenziellen Angste zu bewiltigen. Dieser ,Kampf“ diirfte in der Erzihlung , Tod des lwan
lljitsch” seinen literarischen Hohepunkt erreicht haben;® und damit wohl auch den philosophischen.7
Nicht zuletzt der tiefen existenziellen Dimension also, die dem Tod in Tolstojs Daseinsbewaltigung
beizumessen ist, verdankt sich die intensive Ndhe seiner Todesbeschreibungen. Tolstojs personliche
Auseinandersetzung liefert dem Menschen auf diese Weise einen fruchtbaren Boden fir die gegen-
wartige Beschaftigung mit dem Tod. Iwan lljitsch dient hier als Exempel. Sein Todesprozess und des-
sen Darstellung gilt es zu untersuchen.

Diese Arbeit dussert sich damit als Versuch, sich der tolstojschen Dimension des Lebensendes zu
nahern. In dem Sinne stellt die ausstehende Rekonstruktion des literarisch inszenierten Todespro-
zesses, des Sterbens der fiktiven Person ,lwan lljitsch”, dieses Lebensende in den Bezug zur Welter-
fahrung eines jeden Individuums: Was bedeutet ,,Der Tod des Iwan lljitsch” fiir das Leben des Men-
schen? Und wie vermittelt Tolstoj dem Leser diese Bedeutung? Das sind die zentralen Fragen. Dabei
werden in einem ersten Schritt wesentliche biographische und allgemeine Hintergriinde zur Religion
und Philosophie des russischen Denkers erlautert. Es dirfte sich namlich insbesondere fiir ein Werk
wie den ,Tod des Iwan lljitsch”, eine Novelle, die in fiktionaler Deskription ein philosophisches The-
ma darstellt, indem es auf eine existenzielle Frage antwortet, als sehr ergiebig erweisen, wenn man
mit der philosophischen Grundintention des Autors bereits im Voraus vertraut ist. Wie hat also der
Schriftsteller Leo Tolstoj gelebt? Auf welche Weise dachte der religiése Graf? Was glaubte der russi-
sche Philosoph? Das sind die Fragen, denen im folgenden Kapitel dieser Arbeit nachgegangen wer-
den soll.

Es entsteht so notwendigerweise eine bestimmte Charakteristik und damit eine vorgezeichnete Per-
spektive, eine Position von der aus das gezeichnete Leben des Iwan lljitsch betrachtet wird. Dass auf
diese Weise bereits eine bestimmte Deutung in den gelesenen Text importiert wird, versteht sich

von selbst. Eine solche Deutung dirfte allerdings immer, ob bewusst oder unbewusst, von Anbeginn

* Gessmann, Martin (Hg.): Philosophisches Wérterbuch, 2009, S. 720 (In dieser Arbeit wird die russische Schreibweise des
Namens, ,Tolstoj“, beibehalten. Weil aber in der deutschen Rezeption eine andere Schreibweise, , Tolstoi”, verwendet wird,
ergibt sich hier eine Diskrepanz zwischen dem in der Arbeit geschriebenen und dem zitierten Namen des russischen Autors.

’ Tolstoj, Leo, zitiert in: Sill, Bernhard: Ethos und Thanatos — Zur Kunst des guten Sterbens bei Matthias Claudius, Leo Nikola-
jewitsch Tolstoi, Rainer Maria Rilke, Max Frisch und Simone de Beauvoir, 1999, S. 60

®sill, . 57-61, 84

7Sogar Martin Heidegger, ,einer der bedeutendsten Philosophen des 20. Jh.s.”, wie dieser im ,Grossen Werklexikon der
Philosophie” (Volpi, Francesco (Hg.), Band 1, 1999, S. 649) genannt wird, kommt nicht umhin, in seinem Hauptwerk ,Sein und
Zeit” auf die inhaltliche Parallele zu Tolstojs , Tod des Iwan lljitsch” zu verweisen (Siehe: Heidegger, Martin: Sein und Zeit,
2006 [1953], S. 254). Sie ist damit die einzige Literatur in fiktionaler Prosa, die in ,Sein und Zeit” zitiert wird. Man gedenke
dazu der Hinweise von Kritikern auf die Parallelen, die dieses Werk Heideggers auch zum Denken von Rainer Maria Rilke und
Karl Jaspers aufweist. Diese beiden erwdhnt Heidegger jedoch nirgends (Pratt, Alan, in: Analecta Husserliana — The Yearbook
of Phenomenological Research 38, 1992, S. 297).



Der Tod und Leo N. Tolstoj 6

in jedes Textverstandnis hineingelegt sein.? Sie explizit auszuformulieren und in die Analyse mit ein-
zubeziehen, kommt folglich einer bewussten Rekonstruktion des philosophischen Inhaltes nur ent-
gegen.

Anschliessend wird diese Rekonstruktion der Handlung in ihrem Zusammenhang und ihrer Bedeu-
tung vorgenommen. Ausgehend vom Tod selbst, der in seiner Erscheinung als , Tod des Anderen” die
Erzdhlung einldutet, wird dieser Gber die Rekapitulation eines entfremdeten Lebens, das letztlich
dem entfremdeten Sterben seinen ihm durch sich selbst zugewiesenen Platz freigibt, beschrieben.
Auf diese Weise endet die Darstellung wieder im Tod, beschrieben als , Tod des Ich”“. Was sich also
im ersten Teil dieser Arbeit im Denken und Leben Tolstojs anbahnt, erhalt im darauffolgenden seine
Gestalt mit Iwan lljitsch, um schliesslich mit dem dritten und letzten Schritt, einer rekapitulierenden

Interpretation, abgeschlossen zu werden und seine Bezeichnung zu erhalten: Die Dialektik des Todes.

orin liegt die Bedeutung des Todes fiir den Menschen? Was kann ein Ende schon

anderes bedeuten, als eben, das Ende? Beim Tod kénnte man in der Hinsicht vielleicht

geneigt sein, auf den sonnigen Werdegang der Seele, den unsterblichen Ausdruck der
menschlichen Individualitat, zu verweisen. Nun, das gilt hier nicht, will man der eingangs geschilder-
ten Fragestellung gerecht werden. Auch Leo N. Tolstoj, obwohl selbst bekennender Christ’, diirfte
eine Ausflucht ins Jenseits dergestalt wohl von sich gewiesen haben, wenn es um die Bedeutung des
Todes fur das menschliche Leben ging. Mit lwan lljitsch und dessen Schicksal scheint er uns das aus-
dricklich zu vermitteln. Doch bevor das Schicksal von lljitsch ein weiteres Mal durchleuchtet wird,
muss noch etwas naher auf dessen Schopfer, Tolstoj personlich, eingegangen werden.
In der Erzahlung vom , Tod des Iwan lljitsch” scheint es ndmlich schwer, eine Grenze zwischen Litera-
tur, Autobiographie, Beichte und Bekenntnis zu ziehen. Denn auch Tolstoj musste zur Zeit der Nie-
derschrift wie seine Hauptfigur Iwan lljitsch eine ldngere schmerzhafte Krankheit durchmachen.
Ebenfalls lasst die Geschichte an den Todeskampf des mit Tolstoj befreundeten Iwan S. Turgenjew
erinnern. Ausserdem war Tolstojs Lebensweg von vielen Widerspriichen gepragt. Schliesslich war er
ein wohlhabender graflicher Gutsbesitzer, ein Biirger also, der sich und seine Gesellschaft von den
Bediensteten bewirten liess. Demgegeniber kampfte er jedoch mit Worten und Taten gegen die
Privilegien der Besitzenden, gegen Zensur, Nationalismus und die Missstande der hungernden Bau-
ern. Neben Krankheit und Tod ist dementsprechend auch die Gesellschaftskritik ein Thema, das die
Geschichte des lwan lljitsch anspricht.10
Die fortwdhrende Suche nach der richtigen Lebensphilosophie durchdringt alle Werke des russischen

Grafen. Dabei analysiert er in ausfiihrlicher Weise das Innere der Menschen seiner Umgebung, deren

® Vgl. Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode - Grundziige einer philosophischen Hermeneutik, 1990 [1960], S. 165-
169

° Nachdem er in jungen Jahren seinen orthodoxen Glauben verloren hatte, wendete er sich in seinem spateren Lebensab-
schnitt wieder intensiv dem Glauben zu. Diese Zuwendung schlug noch spater allerdings in eine totale Ablehnung gegentiber
der institutionalisierten Religiositat um, wobei er sich immer noch als Christ bezeichnete. Er verfocht nun sein ,eigenes Chris-
tentum” (Machinek, Marian, in: Forum fiir Katholische Theologie 14, 1998, S. 49-51). ,Der Tod des Iwan Iljitsch hat Tolstoj
nach dieser religisen Wende verfasst (Schulz, Walter: Metaphysik des Schwebens, 1985, S. 476).

10 Nielsen-Stokkeby, Nonna, in: Der Tod des Iwan lljitsch, 1979 [1886], S. 131-134



Sterben mit Religion 7

Art zu leben sich grundsatzlich vom Dasein der armen Bevélkerung und besonders von den leiden-
den Bauern dieser Zeit unterschied. In dieser bauerlichen Lebensweise glaubte er sodann auch den
Lebenssinn zu finden. So war er der Ansicht, selbst Bauer werden zu missen, um gut und dem
menschlichen Wesen entsprechend zu leben. In dem Sinne gab er sich ausgiebig den anfallenden
handwerklichen Tatigkeiten hin. So stellte er beispielsweise sein Schuhwerk eigenhdndig her und
erledigte diverse Sduberungsarbeiten, fir welche er eigentlich Angestellte zur Verfigung gehabt
hatte. Das war der ,eher introvertierte Gribler und Denker [in Tolstojs Wesen], der alles und sich
selber permanent in Frage stellte.“!! Daneben existierte aber auch ,der, der die Siinden und Laster,
Saufgelage, Kartenspiele, Zigeunerliebschaften paarte mit der ihm eigenen Intoleranz, Unselbstdn-
digkeit, Unstetigkeit und beissendem Sarkasmus.“™ Diese innere Zerrissenheit widerspiegelt sich
beispielsweise auch in der Tatsache, dass er zwar einerseits das sinnvolle Leben im ,Bduerlich-
Naturverbundenen” zu finden glaubte, andererseits jedoch seinen Kindern einprdgte, eine gute
Schulbildung zu absolvieren um ein besseres Leben als die bauerlichen Dorfbewohner fiihren zu
konnen und sie auf das Leben in der ,gehobenen Gesellschaft” vorbereitete. Sein eigenes Dasein
vollzog sich in unbestandigem Zick-Zack und in dem standigen Zwiespalt zwischen einem sinnvollen
Leben und dem Reiz des Sinnlichen, dem Widerspruch zwischen Genuss und Verpflichtung sich selbst
und seinen Mitmenschen gegenijber.l?’

Entsprechend betrachtet der russische Philosoph den Tod und damit den Prozess des Sterbens sehr
differenziert. Nicht alle Menschen sterben denselben Tod. Tolstoj unterscheidet einerseits zwischen
dem Tod des einfachen, bauerlich-naturverbundenen Menschen. Verkorpert wird dieser Mensch in
der hier behandelten Erzdhlung von dem Diener Gerassim. Entgegengesetzt dazu beschreibt er den
Tod des héher Gestellten, des birgerlichen Menschen im 19. Jahrhundert, welcher in der Geschichte
von Iwan lljitsch verkdrpert wird, wie spater noch genauer erlautert wird. Diese Arten, den Tod zu
erleiden, sind beides Phdanomene, Extreme, wie Tolstoj sie in seiner Gegenwart vorzufinden glaubte.
Der Bauer und der Biirger des 19. Jahrhunderts in Russland. Dabei darf man diese Todesarten nicht
als festgesetzte Moglichkeiten betrachten. Sie stellen kein striktes ,Entweder-Oder” dar, sondern
sind als zwei Endpunkte auf einer Skala zu verstehen. Je mehr ein Mensch von der b&uerlichen, ur-
spriinglichen Lebensweise abkehrt, desto birgerlicher wird sein zukiinftiger Tod. Der Tod des Biir-

. . - 14
gers ist also negativ zum ,,Bauerntod” definiert.

och was zeichnet fir Tolstoj ,,den Bauern” aus, und wie lebt im Gegensatz dazu ,der Bur-
ger“? Der Schlissel findet sich in Tolstojs Verstdandnis vom Christentum. Der Bauer stirbt

ohne Aufsehen und in Ruhe, denn fiir ihn ist der Tod selbstverstandlicher Bestandteil des

" Broch, Udo: Wieviel Wahrheit vertragt der Mensch? Die ,Verfallenheit” im ,,Gerede” des ,man” in Martin Heideggers ,Sein
und Zeit” und in Leo N. Tolstois ,,Der Tod des Iwan lljitsch”, 1999, S. 49

2 Ebd.

P Ebd. S. 44-52

" Schulz, S. 474-476



Sterben mit Religion 8

Lebens. Der Kreislauf des Lebens. Oder wie man heute zu sagen pflegt: Der Lauf der Dinge.15 Fur den
Bauern gehort der Tod unmittelbar zum Leben. Er ist etwas Eigenes und so real wie der eigene Kor-
per, die eigene Zeit. Der natirliche Mensch kann Leben nicht mal denken ohne Tod: Der Tod ist Le-

ben.'® Bezeichnend dafiir diirfte die Beschreibung Tolstojs vom Begrabnis seiner Mutter sein:

Ich schaute hin und fiihlte, wie eine unerkldrliche, uniiberwindliche Macht meine Augen zu diesem leblo-
sen Antlitz hinzog. Ich kam mit den Augen nicht los davon, und meine Vorstellungskraft malte mir Bilder
voll des bliihenden Lebens und Gliicks. Ich vergass, dass der tote Kérper, der da vor mir lag, und auf den

ich gedankenlos blickte wie auf einen Gegenstand, der gar nichts mit meiner Erinnerung zu tun hatte, sie
7

selbst war."
Diese ,,Bilder des bliihenden Lebens”, diese Naturhaftigkeit, sind namlich in grundséatzlicher Weise
mit Tolstojs Glauben verbunden. Einem Glauben, der diesseitsbejahend dem Tod seine flrchterliche
Maske entfernen soll. Der Tod ist natlirlich und gemdss Tolstoj notwendig fiir die Vollendung des
menschlichen Wesens, des , Ich”. Oder um es mit Sarah Hudspith zu sagen: ,Death for Tolstoy is the
ultimate destruction of the earthly individual personality and the completion of the uncovering of
the spiritual self which has been in process since birth.”*® Die Beschreibung vom Anblick seiner toten
Mutter verdeutlicht das in besonderer Weise. Denn wer, oder was auf dem Sterbebett lag, war eben
nicht mehr Tolstojs Mutter. lhre weltliche Existenz ist zerstért und ihr Leben im ,Wesen Gottes”
vollendet. Die Natur hat den leer gewordenen Platz in der Welt ersetzt. Tolstojs Mutter aber hat sich
mit ihrem Tod selbst vollendet und den Platz in Gott eingenommen.19
Tolstoj verbindet also Naturhaftigkeit mit Gottesglauben. Eine Naturhaftigkeit, die fur ihn der russi-
sche Bauer seiner Zeit verkorpert. So berichtet Tolstojs jingste Tochter Alexandra: ,For Tolstoy the
peasants were the real people - those who work with their hands and feed the world with what they

20 . .
""" In seinem zweiten Lebensab-

produce; they are close to nature and therefore closest to God.’
schnitt, der Zeit der Niederschrift dieser Erzdhlung, bezeichnete sich Tolstoj namlich selbst noch als
Christ, distanzierte sich aber deutlich von der institutionalisierten christlichen Religion seiner Zeit.
Ein religioses Dogma, das mit dem Jenseits vertrostet, konnte Tolstoj zu der Zeit nicht mehr aner-
kennen. Er wollte eine Religion, die den Himmel auf Erden nicht nur verspricht, sondern verkorpert
und lebt. Das ,Leben” ist wichtig. Es ist die Kraft Gottes. In dem Sinne ist das Ganze, alles Seiende,
zusammenhdngend miteinander verbunden durch Gott und in Gott. Ja vielleicht kdnnte man sogar
sagen: alles ist Gott. In diesem Punkt stimmt Tolstojs Gottesverstandnis ganz mit der Philosophie

Spinozas Ubereinu, der in seiner ,Ethik” folgert: , Alles was ist, ist in Gott, und nichts kann ohne Gott

sein, noch begriffen werden. [...] Ausser Gott gibt es keine Substanz und kann keine gedacht werden

" Ebd.

e Tolstoy, Alexandra, in: Russian Review 19, 1960, S. 151-153

v Tolstoj, Leo, zitiert in: Schulz, S. 475

1 Hudspith, Sarah, in: The Modern Language Review 101, 2006, S. 1056

¥ schulz, S. 475; Metz, Thaddeus, in: Ratio XVI, 2003, S. 170-173

» Tolstoy, Alexandra, S. 151

2 Vgl. Stein, Ludwig, in: Archiv fir Geschichte der Philosophie 32, 1920, S. 132f.



Leben mit Philosophie 9

[...].”22 Also ist die Natur ein Ausdruck der gottlichen Substanz. Die Kraft Gottes durchdringt die ge-
samte Natur und damit auch den Menschen. Auf diese Weise hdngen die individuellen Manifestatio-
nen der Substanz, des Ganzen oder Gott, in gesetzesmassiger Wechselwirkung miteinander zusam-
men. Dieses gottliche Gesetz, woraus Tolstoj schliesslich die Moral ableitet, wirkt so als allumfassen-
de Bewegung auch in, mit und durch den Menschen; es ist das Leben. Handelt der Mensch verninf-
tig und moralisch, was gemass dem russischen Philosophen dasselbe ist, so handelt der Mensch der
natlrlichen Gesetzmdssigkeit und Gott entsprechend.23

Das von diesem gottlichen ,All-Zusammenhang” abgeleitete Lebensgesetz ist der , Inbegriff der Lie-
be“**. Folglich ist die , Liebe” der Schliissel zur Wahrheit. Es handelt sich hierbei um einen sehr weit
gefassten Begriff von Liebe, der von der sinnlichen Begierde, welcher Tolstoj ablehnend gegentiber-
stand”, zu trennen ist. Man fasst den tolstojschen Liebesbegriff wohl am besten mit dem geldufigen
Verstandnis von ,christlicher Nachstenliebe”. Konkret ausformuliert hat Tolstoj das Lebensgesetz der
Liebe in seiner Interpretation des Evangeliums. Zentral darin ist die Bergpredigt (Mt. 5-7), die Tolstoj
in flinf Gebote formuliert, welche ein ganzheitliches Gesetz bilden sollen. Marian Machinek bezeich-

net dies in Anlehnung an die Latinisierung der griechischen Bezeichnung fiir die Zehn Gebote (,,Deka-

«26 w27 28

log“”) als den ,tolstojschen Pentalog
Der russische Denker glaubte also nicht an einen personifizierten Gott, an keine transzendente
Macht, die von Aussen auf die Welt einwirkt, sondern an das Gottliche, das der Natur und damit
auch dem Menschen immanent ist.”” So erhilt das Sterben eine deutlich positive Wendung: es wird
zur Rickkehr in die gottliche Einheit, sozusagen das letzte ultimative Aufgehen in Gott, das der

Mensch bereits mit einer verniinftigen Praxis im Leben antizipiert.

olstois Philosophie entspricht diesem naturverbundenen Gottesglauben. Ja sie ist wohl nur
schwer von diesem zu trennen, denn fir ihn war sein , Christentum” eine Lebensphiloso-
phie. Als Hauptmotiv des Evangeliums bezeichnet er gemass Nikolay Milkov: ,,Wie man
leben muss; Was der Sinn des Lebens ist; Was ich bin.*°. Diese Erkenntnis ist stark verbunden mit
seinem engen Kontakt zum ,einfachen” Volk. Er lebte beispielsweise mehrere Monate mit den
Baschkiren, einem Nomadenvolk im Ural, dessen Angehorige ihren Lebenssinn — so die Wahrneh-

mung des russischen Grafen — in der Lehre Jesu fanden.™

2 Spinoza, Baruch de, in: Biilow, Friedrich (Hg.): Spinoza — Die Ethik, Schriften, Briefe, Stuttgart, 1976, S. 14

% Machinek, 1998, S. 57-59; dies. In: Forum fiir Katholische Theologie 15, 1999, S. 268-273

* Dies. 1999, S. 272

* Diese abwertende Haltung gegeniiber dem Sinnlichen und insbesondere der sexuellen Begierde ist wohl einer der wichtigs-
ten biographischen ,Selbstwiderspriiche” in Tolstojs religits-philosophischem Gesamtkonzept. Ablehnend steht er aus diesem
Grund auch der Ehe gegenuber, die er nur aufgrund ihrer gesellschaftlichen Unvermeidbarkeit und der biologischen Notwen-
digkeit halber toleriert. Sein Ziel ware es, wie alle institutionellen Gebilde der birgerlichen Gesellschaft, auch diese durch die
,wahre Liebe” im Sinne einer ,platonischen Partnerschaft” zu Giberwinden. Diese Haltung steht (iber die Gesamtbiographie
hinaus in engem Zusammenhang mit Tolstojs tatsachlichen Problemen in seinem Eheleben (Machinek, 1998, S. 53f.; Dies.
1999, S. 273; vgl. Kap. 2, S. 6f. dieser Arbeit).

% Vgl. Kockert, Matthias: Die Zehn Gebote, 2007, S. 14

* Machinek, 1998, . 51

?® Ebd. S. 51f.; Dies. 1999, S. 271f.

» Vgl. ,Achtzehnter Lehrsatz” in der ,Ethik” (Spinoza, S. 24): ,Gott ist die inbleibende (immanente), nicht aber in anderes
libergehende (transiente) Ursache aller Dinge.”

** Milkov, Nikolay, in: Perspektiven der Philosophie 30, 2004, S. 320

*'Ebd. S.319-321



Leben mit Philosophie 10

Damit wird etwas verstandlicher, weshalb er die richtige Lebensweise in der baduerlichen Existenz
verkorpert sah. Er war Uberzeugt, dass diese Menschen, die bauerlichen Dorfbewohner, so etwas
wie eine natirliche, mit der Vernunft zwar erklarbare, aber nicht reproduzierbare und damit gottli-
che Weisheit besitzen. Dabei handelt es sich im Wesentlichen um ein spezielles , Wissen®, welches
sich aus der Befdhigung, ein von zivilisatorischen Erzeugnissen unabhdngiges Leben zu fiihren, und
der Information Uber die Prinzipien, die einem solchen Leben zugrunde liegen, sowie dem entspre-
chend bewussten Handeln in und mit der Umwelt, zusammensetzt. Die bauerliche Weisheit ist also
ein ,Wissen wie“, in Bezug auf eine bestimmte Art zu leben. Der Begriff Wissen fasst folglich die
bauerliche Weisheit nicht wirklich. Das Wort ,Lebensfihrung” trifft diese natlrliche Verbindung von
erlernter Fahigkeit, Erfahrung, unmittelbarer Intuition und konsequenter Anwendung eher. Der na-
turverbundene Mensch weiss wie leben ohne Hilfe und Abhangigkeit, ohne zivilisatorische Erleichte-
rung. Er ist durch sein schlichtes Leben in der natirlichen Umwelt standig umgeben von Leiden und
Tod* und trotzdem (oder gerade deswegen) hat er keine Angst vor dem Tod und ist gliicklich. Der
Bauer akzeptiert Tod und Leiden als gewdhnliche Bestandteile der Natur. 3 Zu diesem natiirlichen
Umgang mit dem Tode ist er fahig, weil er sein Leben so fiihrt, dass ihm der Tod nichts wegnehmen
kann.*

Die Zwecke, welche das bauerliche Handeln bestimmen, sind schliesslich allesamt naturnotwendig
wie der Tod: Nahrung, Gesundheit und Liebe (und zwar nicht die sinnliche und erotische Biirgerliebe,
sondern reine Menschlichkeit, wie man sie mit den Konzepten des Mitgefiihls und der christlichen
Nachstenliebe zu beschreiben versucht — anstatt zu leben). Diese reine Liebe ist es, welche die Na-
turlichkeit des Bauern auszeichnet. Sie ist ndamlich das Einzige was er hat. Im Gegensatz zum Biirger
aber hat er sie in reiner Form verinnerlicht, und praktiziert sie im Zusammenleben mit anderen.
Damit erschopft sich auch der Sinn der Handlungen des Bauern unmittelbar im Naturgesetz, das iber
dem Tod steht und dessen hochster Ausdruck gemass Tolstoj ebendiese Liebe ist. So lebt der Bauer
selbst als Teil der Natur ein Leben fern von der birgerlichen Zweckentfremdung, weil sein Handeln
nur von genuin natirlichen Zwecken bestimmt wird, deren Erfullung ihm der Tod nicht verhindern
oder gar wieder nehmen kann. Sie erfillen sich namlich fur das Individuum ausschliesslich in der
unmittelbar erlebten und gelebten Realitdt und fir das Ganze, die Natur, sind sie ewig. 35

Tolstoj war, wie sich wohl schon ldangst erahnen lasst, Kritiker der intellektuellen und technischen
Produkte der Gesellschaft. Der russische Graf hegte iberhaupt grosses Misstrauen gegentiber gesell-
schaftlichen Erzeugnissen. In dieser Hinsicht zeigt sich der besonders starke Einfluss der Philosophie

Rousseaus auf den russischen Denker.>® Seine Vorstellung von Philosophie ist handlungsorientiert. Er

%2 Der Historiker Bert Hoppe schildert die Lebensbedingungen des russischen Bauern im 19. Jahrhundert als unangenehm, ja
leidvoll und unertraglich hart und im wahrsten Sinne des Wortes naturverbunden (Hoppe, Bert: Geschichte Russlands, 2009,
S. 93-95): Die Arbeit richtete sich nach den nattrlichen Bedingungen und den Beddrfnissen, so kam es oft zu Hungersnoten
und die Menschen lebten in engen Hausern zusammengepfercht in kalten und feuchten Raumen, was die mangelnde Hygiene
der Landbewohner noch potenzierte. Die durchschnittliche Lebenserwartung lag ,, deutlich unter 40 Jahren” (Ebd. S. 94). Dass
in solchen Lebensverhdltnissen das Sterben zur Tagesordnung gehort, diirfte wohl nicht schwer zu begreifen sein.

2 Tolstoy, Alexandra, S. 152

* perrett, Roy W. In: Philosophy 60, 1985, S. 234-237, 244

» Pachmuss, Temira, in: American Slavic and East European Review 20, 1961, S. 81

* Milkov, S. 314



Leben mit Philosophie 11

vertritt eine Philosophie der Tat. Das heisst, dass Theorie und Anwendung zwei voneinander un-
trennbare Bereiche darstellen. Bezieht man diese Ansicht auf den Lebenssinn, wird die Verherrli-
chung der bauerlichen Existenz noch verstandlicher. Der Sinn des Lebens ist flr Tolstoj ndmlich nicht
in theoretischen Uberlegungen zu finden, sondern er besteht darin, so zu leben, dass genau diese
Frage nach dem Sinn des Lebens nicht aufkommt. Auch nicht, wenn der Tod ins Licht des Bewusst-
seins riickt.” Und genau das ist es, was er bei den russischen Bauern seiner Gegenwart fand.

Dass die von gesellschaftlichen Konventionen durchtriankte Lebensweise der Biirger weit von einem
solchen Dasein entfernt ist, veranschaulicht Tolstoj nun mit dem fingierten Todesprozess von Iwan
lljitsch. Der Begriff ,Veranschaulichung” ist dabei von besonderer Bedeutung. Mit ihm lassen sich
gemdss Tolstoj philosophische Fragestellungen viel besser vermitteln als mit theoretischen Ausfiih-
rungen. Im ,Schauen” soll sich dem Leser die (seine) ,,Wahrheit” erdffnen.*® Denn die Philosophie
Tolstojs erachtet es fiir unwichtig wie viel, oder gar was ein Mensch zu wissen glaubt. Das einzig
wichtige ist die Art zu leben, bzw. in der Welt zu sein: Die natiirlich bauerliche, die tatige und lieben-
de und damit moralisch richtige Art. Und die, wie auch ihr Gegenteil, lasst sich am besten zeigen.
Weiter soll die Philosophie gar nicht erst versuchen Fragen zu beantworten, sondern sich lediglich
dazu anschicken, Fragen klarer zu stellen. Es existieren namlich weder ,,die richtigen Fragen®, noch
,die wahren Antworten®, sondern bloss das wahre Leben. Die richtige Art und Weise zu sein ist die
einzige und wahre Erkenntnis des Menschen. So setzt diese Philosophie der Tat Epistemologie und
Ontologie gleich, wobei das Wissen zugunsten des Seins abgewertet wird: Entscheidend ist wie der
Mensch lebt, wie er ist, und nicht fiir oder mit was er lebt. Man kénnte also sagen, dass entschei-
dend die Art und Weise der menschlichen Aufmerksamkeit ist, und nicht so sehr auf was (sowohl
physisch als auch psychisch) der Mensch seine Aufmerksamkeit richtet. Schliesslich identifiziert Tols-
toj das menschliche ,Leben” stark mit Bewusstsein.* In Bezug auf den Tod heisst das nun, dass Tols-
toj weniger behauptet, dass man den Tod nicht flirchten soll, sondern er exemplifiziert die Todes-
furcht und ihre Ursache und zeigt damit, wieso Menschen den Tod fiirchten. Fiir eine solche Veran-
schaulichung scheint literarische Narration geeigneter zu sein, als philosophische Argumentation. 40
In dem Sinne ist die einzige Wahrheit, die fiir Tolstoj existiert, das ,Verstehen des Lebens”, das gute
Leben.”* Und diese Wahrheit ist naturbedingt die Wahrheit eines Jedermann, wie Milkov schreibt:
,Der einfachste Mensch kennt die moralische Wahrheit, die eine ist; [...] er kann diese nur nicht

. . 42
artikulieren.”

Hier zeigt sich eine besondere Ndhe der tolstojschen Moralphilosophie zu Kant. Be-
reits der Religionsphilosoph Leo Schestow, der wichtige Interpret der Philosophie Tolstojs in Euro-
pa43, hatte ,die seltsame Sympathie Tolstojs fiir Kants >>Kritik der praktischen Vernunft<<“* be-

merkt. So ist es neben diesem Allgemeinbesitz des moralisch Richtigen hauptsachlich die daraus

¥ Ebd. S. 316-320; Thompson, Caleb, in: Philosophical Investigations 20, 1997, S. 109

% vgl. Seifrid, Thomas, in: PMLA 113, 1998, S. 436f.

9 Olney, James, in: The Journal of Aesthetics and Art Criticism 31, 1972, S. 104

“* Thompson, S. 103-110

*! Machinek, 1999, S. 268f.

2 Milkov, S. 318

3 Groys, Boris, in: Schestow, Leo: Tolstoi und Nietzsche — Die Idee des Guten in ihren Lehren, 1994, S. X
* Schestow, Leo: Tolstoi und Nietzsche — Die Idee des Guten in ihren Lehren, 1994 [1900], S. 56



Der Tod des Iwan lljitsch 12

abgeleitete Pflicht, auch entsprechend zu handeln, sprich: der kategorische Imperativ, der Tolstoj
imponiert haben muss, wie Schestow festgestellt hat.”

Damit wird deutlich, dass es Tolstoj nicht einzig um die existentielle Bedeutung des Todes geht. Er
verbindet mit seiner Veranschaulichung gleichzeitig, wie bereits angesprochen, eine tiefgreifende
Gesellschaftskritik. Denn nicht nur das einzelne Individuum, auch die gesellschaftliche Entwicklung,
wie Tolstoj sie seinerzeit vorfindet, scheint fir ein falsches Leben verantwortlich zu sein.*® Wie je-
mand sein Leben gelebt hat, erkennt man daran, was fiir einen Tod er stirbt. Das aber wiederum
hangt, wie Tolstoj an Iwan lljitsch zeigen will, in bedeutender Weise von dessen Verhaltnis zur Ge-
sellschaft ab."’

Die Gesellschaft namlich, hat die Menschen in Arme und Reiche verwandelt und ihre Institutionen
foérdern ein falsches Bewusstsein, eine falsche Perspektive auf das eigene Leben. Der Mensch wird
entgegen seiner Natur zum Egoisten erzogen. In diesem Egoismus, entstanden durch Notwendigkeit
und Gewohnheit der Zivilisation, birgt sich die Unmenschlichkeit, liegt das Grundiibel der Mensch-
heit.*® Die Armut macht aus eigenen Tatigkeiten Zwangshandlungen der Lebenserhaltung. So drangt
sie dem Einzelnen die Perspektive des Uberlebenskampfes auf, eine Perspektive, die Menschen als
Konkurrenten erscheinen lasst. Auf diese Weise werden Handlungen und Menschen fiir viele, die
nicht wissen, dass die wirkliche Grundlage des Lebens im Bewusstsein selbst liegt, zu fremden Din-
gen. Aber auch der Reichtum birgt sein Elend. Das Elend des sinnlichen Uberflusses. Auch ihm ist das
Leben grosstenteils etwas Fremdes geworden. Im Gegensatz zum Armen lasst sich dessen falsche
,Lebensfihrung” aber nicht auf die existentielle Not zuriickfiihren, sondern griindet in einer existen-
tiellen Gewohnheit. Eigene Tatigkeiten werden zu Spielzligen, zu Entsprechungen von Normen und
die omniprasenten materiellen Reize begiinstigen eine objektbezogene Perspektive. Die Handlungen
erweisen sich in dem Sinne fiir viele Menschen nicht als eigen, weil sie sich nur auf Fremdes bezie-
hen, nur an Anderem orientieren und die biirgerlichen Menschen sind sich fremd, weil sie sich bloss

fir das Objekt interessieren, der Mensch jedoch kein solches ist.*

ie Geschichte von Iwan lljitsch ist vor diesem Hintergrund zu lesen. Sie ist Ausdruck einer
bestimmten Metaphysik und der ihr zugehérigen Ethik. Der russische Graf Leo N. Tolstoj
scheint ein klares Prinzip zu vertreten: Gib der Moral keinen Grund, dich anzuklagen!
Verschulde dich nicht an deiner Natur! Oder zugespitzt formuliert: Handle so, damit du nie darlber
sinnen musst! Ob du das auch wirklich getan hast, darliber unterweist dich dein Tod. Er ist es, der
»Licht“ auf die Rolle von Schuldner und Glaubiger in der existentiellen Selbstbeziehung des Lebens
wirft. In dem Sinne soll die Betrachtung von Iwan lljitschs Geschichte mit einem Vorgriff auf ihr Ende

begonnen werden, sodass wir Tolstoj sagen lassen:

* Ebd. S. 59f. (Bezieht sich nur auf den bezeichneten Satz)

*® Nielsen-Stokkeby, S. 140-143

* Kamm, F.M, in: Ethics: An International Journal of social, Political and Legal Philosophy 113, 2003, S. 204-207 (Bezieht sich
nur auf den bezeichneten Satz)

8 Kués, Maurice: Jasnaja-Poljana — Ernste und heitere Stunden bei Leo Tolstoi, 1943, S. 80-83

* Tolstoi, Leo: Fiir alle Tage — Ein Lebensbuch, 2011 [1908], S. 38, 86f. 94, 185, 203, 263, 288f. 298f. 327f. 364, 385, 394, 454f.
468, 521, 565, 610-613, 660; Tolstoi, Leo, in: Aufruf an die Menschheit, 1901 [1900], S. 9-14



Sterben 13

Anstelle des Todes war das Licht.”

Mit diesem ,Licht” im Hinterkopf, muss nun auf die Erzdahlung, auf den , Tod des Iwan Iljitsch”, einge-
gangen werden. So dirfte, wie sich zeigen wird, eine bestimmte Bemerkung Tolstojs zu seinem eige-
nen Werk von ihrer scheinbaren Nebensachlichkeit enthoben werden: Tolstoj wollte urspriinglich die
gesamte Erzdhlung aus der Ich-Perspektive von Iwan lljitsch wiedergeben. Allerdings hat er dann
sogleich von diesem Vorhaben abgesehen. Dies mit der Begriindung, dass diese Darstellungsform
»ihm keine Gelegenheit bot, in ausreichender Distanz vom Geschehen des Sterbevorgangs selbst

“>L Eiir was aber braucht der Autor diese Hkritische

eine kritische Erzdhlperspektive einzunehmen.
Erzahlperspektive” auf den Todesprozess, wenn er damit einzig zeigen will, wie bereits anfangs ge-
schildert wurde, dass ein Mensch den Tod flirchtet, wenn er falsch gelebt hat? Die Tatsache ,,ich
flrchte den Tod” und ihr Zusammenhang mit ,meiner falschen Lebensweise” scheinen sich sogar
besonders gut mit der ,unkritischen Innenperspektive®, der Ich-Perspektive aus der Ersten Person zu
veranschaulichen. Der Prozess der Selbsterkenntnis ist dafiir wie geschaffen. Ein Prozess, der Tolstoj
auch Iwan lljitsch durchmachen lasst, bevor das , Licht” erscheint. Warum also eine kritische Innen-
perspektive in der Dritten Person? Leo Schestow gibt hier einen Hinweis: ,,Es trat das unvermeidliche
»Wer ist schuld?” an ihn [Tolstoj] heran. [...] Wem kann man die Schuld zuschieben? [...] Das ist nun
einmal das Wesen der Moral. Sie kann nicht ohne ihren Gegenpol existieren — ohne die Unmoral.“>
Tolstoj sucht den Schuldigen fiur das Leid auf der Welt und die Religion liefert ihm das Gesuchte: Die
Lebensweise des Menschen. Doch genau das scheint Tolstoj selbst nicht wirklich zufrieden zu stellen.
Glaubte er wirklich daran, wiirde er wohl Iwan lljitsch sich selbst beschuldigen lassen. Aber Tolstoj
Uberlasst das dem Leser. Er wahlt die ,kritische Innenperspektive”, denn er ist immer noch auf der

Suche nach dem Schuldigen: Ist es Iwan lljitsch, der Mensch, die Gesellschaft, oder gar Gott?™

>>Meine Herren”, rief er plétzlich, ,,lwan lljitsch ist ja gestorbenl<<>*

ie Erzahlung beginnt mit dem Tod des Iwan lljitsch. Mit demselben Tod, der die Geschich-
te auch beendet. Das , Licht” an ihrem Ende steht also in Wirklichkeit am Anfang. Der Tod
der Hauptfigur und dessen Auswirkung auf das Verhalten der ihn betreffenden Menschen
wird damit bereits vorweggenommen. Erst dadurch dirfte das Werk auch heute noch die ihm zuge-
wiesene Bedeutung erlangen, wie Alan Pratt wohl zutreffend feststellt, wenn er behauptet: ,It is this

habit of rumination coupled with the author’s genius for discerning and then describing what is ge-

*® Tolstoi, Leo: Der Tod des Iwan Iljitsch, 2008 [1886], S. 109
*Lsill, 5. 85

*2 Schestow, S. 55

> Ebd. 169-174

** Tolstoi, Leo N.: Der Tod des Iwan lljitsch, 1979 [1886], S. 5



Sterben 14

nerally overlooked which has made this novella one of the major explorations of death in Western
literature.”*®

Der schriftstellerisch begabte Philosoph, Tolstoj, will mit seiner Novelle den Tod in seiner Bedeutung
fur jeden Menschen darstellen. In den folgenden drei Absdtzen wird nun versucht zu zeigen, dass er
dies bewerkstelligt, indem er dem Tod mit der Erzahlstruktur einen von der Erzédhlung unabhangigen
Sinn verleiht. Entsprechend dem Verstdandnis von Gottlob Frege wird hier ,Bedeutung” als Gegens-
tand, bzw. Referenzpunkt ausserhalb des Geschriebenen verstanden, auf welchen dieses Geschrie-
bene Bezug nimmt, bzw. welchen dieses Geschriebene darstellt. Der ,Sinn“ ist demgegeniiber ,die
Art des Gegebenseins®, also Kontextualisierung und Beschaffenheit des Gegenstandes, die das Ge-
schriebene vermittelt.”® Die dargestellte ,Art des Gegebenseins” des Todes (=Sinn) wird folglich mit
der Struktur des Geschriebenen von der Abhdngigkeit dieses Geschriebenen gel6st, damit das ,Er-
eignis Tod“, auf welches das Geschriebene Bezug nimmt, (=Bedeutung) nicht mehr ausschliesslich als
Gegenstand der Darstellung erscheint, indem es gleichzeitig, wie in den nachsten Abschnitten erlau-
tert, zum Gegenstand dieser unabhangigen ,Art des Gegebenseins” wird. Auf diese Weise erscheint
die dargestellte , Art des Gegebenseins” universell und wird so auch an das personliche ,Ereignis
Tod“ des Lesers gekoppelt. Die Beschreibung dieser Funktion der Textstruktur im ,Tod des lwan
Iljitsch” basiert auf James Olney‘s Darlegung der spezifisch metaphorischen Wirkungsweise der Er-
zahlung. Indem die Geschichte auf ihre Weise mit demselben Tod beginnt, mit dem sie endet, kann
Olney konstatieren: ,Structurally, as well as thematically, Ivan llych is designed to draw life and
death together [...].”57

Es ist Iwan lljitsch, der stirbt und damit auch er, der den Tod in seiner existentiellen Dimension er-
fahrt. Doch am Ende, wenn die Erzahlung ihr letztes Wort preisgegeben hat, soll es der Leser sein,
der um die existentielle Bedeutung seines eigenen Todes weiss. Die Ubereinstimmung von Anfang
und Ende spielen in dieser Vermittlung eine wichtige Rolle. Wiirde Tolstoj die Ereignisse von Iwan
lljitschs Leben und das Verhalten seines Umfeldes nach dem Tod namlich in chronologischem Ablauf
schildern, geriete dem Leser der Tod aus dem Blickfeld. Er wiirde, wenn Tolstoj nicht die Ich-
Perspektive in Betracht zoge, seinen umfassenden, einschliessenden Sinn verlieren. Ihm wirde auf
diese Weise ndamlich einen konkreten Sinn innerhalb des Geschehens zugeschrieben. Seine Erschei-
nung inmitten der Erzdhlung degradierte den Tod damit zur Funktion, deren Sinn einzig von der Ge-
samtaussage dieser Erzahlung bestimmt wirde. Stiinde der Tod aber, wie intuitiv zu erwarten, am
Ende der Erzahlung, ware er also ausschliesslich ihr Abschluss, kdme ihm zwar die Schlisselrolle zu,
doch immer noch ausschliesslich innerhalb dieser Gesamtaussage. Entsprechend verhielte es sich,
wenn der Tod die Erzéhlung einleiten wiirde, ohne sie wieder abzuschliessen. Auch in diesen beiden
letztgenannten Fallen ware es also ausschliesslich die Gesamtaussage, der Gedanke der Erzdhlung,
der dem Tod seinen Sinn verliehe. Damit hatte der Tod bloss in der Erzahlung eine Bedeutung fur

den Leser: sie entsprache dem Sinn in der Erzdhlung; génzlich abhangig von einem bestimmten Kon-

> Pratt, S. 297 (Bezieht sich nur auf den bezeichneten Satz)

*® Frege, Gottlob: Funktion, Begriff, Bedeutung, 1969, S. 40-51; Prechtl, Peter (Hg.): Grundbegriffe der analytischen Philoso-
phie, 2004, S.34

*” Olney, S. 106



Sterben 15

text, verfasst von einem Autor: Tolstoj. Er verleiht der Erzahlung mit den geschilderten Ereignissen
eine bestimmte Aussage, er verleiht ihr den Gedanken. Das ist es, was Olney die metaphorische
Wirkungsweise der Erzahlung nennt. Mit den Beziehungen zwischen den Bedeutungen konstruiert
der Autor notwendigerweise einen Sinn fiir den Leser.”®

Tolstoj, der Autor, verleiht also mit dem Verfassen der Erzahlung zwangslaufig allen Ereignissen ei-
nen bestimmten Sinn innerhalb der Aussage. Das gilt auch fir den Tod. Die unvermeidliche Wirkung
dieser Sinnimplikation seinerseits will Tolstoj aber nicht mit der Fiktion eines fremden Erzahlers, die
ihm eine ,unkritische” Ich-Perspektive bieten wirde, verschleiern. Er entzieht sich stattdessen der
Aufgabe absolut, indem er mit demselben Ereignis, mit welchem er die Erzdhlung beginnt, diese
zugleich wieder beendet. Das Ereignis, in dem Falle der Tod, schliesst auf diese Weise die Erzdhlung
nicht einfach ab, sondern es umschliesst sie. So wird gleichzeitig eine literarische Darstellung (eine
allgemeine Beschreibung und Bedeutung des Todes) in ihrer Form festgelegtsg, die natdrliche Ent-
wicklung (der unvorhersehbare Lauf der lebendigen Natur) in ihrer Kontinuitdt und Unbestimmtheit
dargestellt60 und ein individuelles Leben (,dieser da” im existentiellen Bewusstsein) abgeschlossensl.
Damit erreicht Tolstoj gleich zweierlei: Das beendete Leben erreicht seine Vollkommenheit® und der
Tod wird aufgrund seiner verbindenden Funktion von Anfang und Ende der Erzahlung als Bestandteil
in den Lauf der lebendigen Natur integriert. Mit diesem Handgriff gibt Tolstoj nun sowohl dem indi-
viduellen Leben, als auch dem allgemein Leben, bzw. der natiirlichen Entwicklung einen von der
Erzahlung unabhdngigen Sinn: Das Individuum strebt nach Vollkommenheit und die Natur stellt sie
bereit. Das heisst, letztlich ist die Bedeutung von diesen beiden (dem Individuum und der Natur),
also ihr Sinn in der Erzahlung, auf den systematischen Bezug zum Absoluten, den die lebendige Natur
selbst als ewiger Prozess ausserhalb der Erzédhlung und unabhdngig von ihr garantiert, zurtickzufiih-
ren. Denn nur das Absolute birgt Vollkommenheit. Die implizite Sinngebung durch das Absolute
macht sie also beide unabhangig vom Autor. Der schreibt zwar die Erzahlung, absolut ist aber auch er
nicht. Die Bedeutung des absoluten Ganzen entzieht sich der menschlichen Logik. Auf diese Weise
wird die konkrete Funktion des Todes zum ,,Geheimnis Gottes“.®

Gleichzeitig erlaubt diese Unergriindlichkeit des Todes aber eine weltliche Deutung. Sterben heisst

jetzt Leben lernen®*: »In the human state, no man shall be born to the new except as he simultane-

>4 Olney, S. 102-104

*® Der von aussen wahrgenommene Tod am Anfang und derselbe als inneres Erlebnis am Ende der Novelle.

% Die in ihrem Bewusstsein nahezu unverinderten Verwandten und Bekannten, sowie deren offener Werdegang nach der
fremden Todeswahrnehmung am Anfang der Erzahlung.

® \wan lljitsch, der am Ende des Todes das Licht erblickt und seine jede Individualitdt entbehrende Biographie hinter sich lasst.
6 Vgl. Tolstojs Gottesglaube, S. 8, Kap. 2.1.

® Olney, S. 104-109, 112f.

* Dieser Satz spielt auf den Titel einer Zitatsammlung (Schaup, Susanne (Hg.): Sterben heisst Leben lernen, Freiburg, 2006) der
bertihmten Sterbeforscherin Elisabeth Kiibler-Ross an. Die von ihr definierten finf Sterbephasen (,denial”, ,,anger”, ,bargai-
ning“, ,,depression” und , resignation”) wurden oft im Zusammenhang mit lwan lljitschs Todesprozess diskutiert. Auch Nonna
Nielsen-Stokkeby, ist sehr nah an den fiinf Sterbephasen, wenn sie von lwan lljitsch behauptet: ,Alles entwickelt sich folge-
richtig: die Krankheit, das Aufbdumen, Hoffnung und Verzagtheit, das Selbstmitleid, die wachsenden Qualen, der Verfall der
Krafte, endlich die liebende Hinwendung zum Mitmenschen [...].“ (Nielsen-Stokkeby, S. 136) Ausdriicklich bestatigt wird die
Ubereinstimmung der empirischen Forschung Kiibler-Ross’ mit der literarischen Kunst Tolstojs von James J. Napier. Er weist
ausserdem darauf hin, dass Iwan lljitschs Todesprozess zusatzlich Erklarungen iber die Empirie hinaus liefert. (Napier, James J.
In: College Literature 10, 1983, S. 153ff.) Auch Frances Myrna Kamm erkennt, dass Tolstoj mit seiner literarischen Freiheit in
Bereiche vorzudringen vermag, vor denen die empirische Forschung kapitulieren muss. Daraus schliesst sie aber genau das
Gegenteil. Sie betont namlich, dass Tolstoj dieses ,Uber die Empirie Hinausgehende” bereits fiir seine Analyse voraussetzt.



Sterbend Leben 16

ously dies to the old. Life, then, is a matter of constant coming-into-being; when we are really alive

%% 50 versteht

(which is not the equivalent of "all our life"), we are in a state of continuous evolution.
Olney letzten Endes den Tod in der Philosophie Tolstojs als Verwandlung. Das Leben zeigt sich im
menschlichen Bewusstsein, doch ist es mehr als dieses. Erst der Tod gibt ihm seinen Sinn. Er ist sein
Rahmen, sein Gefdss und gleichzeitig auch sein Antrieb. Das Sterben wird zum Anfang des neuen
Lebens. Denn alles Neue ist der Tod und gleichzeitig die Vollendung des Alten. Ohne Tod gibt es kein
Vorwartskommen, ist nur Stillstand. Zwar stirbt mit dem eintretenden Tod das Leben, aber damit
auch gleichzeitig dessen Tod. Denn das wiederum (notwendig) auf den Tod folgende neue Leben
negiert durch sich selbst das Nichts; totet den Tod. Leben und Tod bilden namlich in der tolstojschen
Philosophie eine Einheit. Ist das Leben weg, verschwindet mit ihm auch der Tod, der unmittelbar mit
jedem individuellen Leben verbunden ist. In dem Sinne wie also der Tod das Leben bestimmt, wird
das Sterben zur Geburt. In der Dialektik des Todes, die sich hier andeutet, verbirgt sich fiir den Men-
schen, bzw. fir das menschliche Bewusstsein eine absolute Einheit der Existenz. Der Tod ist also
nicht bloss ein Geheimnis des unergrindlichen Absoluten, ein , Geheimnis Gottes”, sondern in ihm
zeigt Tolstoj dem Menschen auch eine sinnstiftende Einheit des Lebendigen, eine ,Mystik der Ein-

heit”.

plrbar ist anfangs aber sowohl von dieser Einheit, als auch von der Unergriindlichkeit nichts.
Es sind namlich die Arbeitskollegen, die zu Beginn der Geschichte von dem Ende erfahren.
Doch dieses Ende, der Tod, scheint dabei ganz entgegen dem hier bereits Erlauterten keiner

existenziellen Deutung zuganglich zu sein. Keine Mystik und kein Gott:

Iwan lljitsch war ein Kollege der hier versammelten Herren und bei allen sehr beliebt. [...] Und da sie nun
vom Tode Iwan lljitschs hérten, war der erste Gedanke eines jeden der in diesem Kabinett versammelten
Herren, welche Bedeutung dieser Todesfall fiir die Versetzung oder Beférderung der Richter oder ihrer

Bekannten wohl haben wiirde.®®

Die Berufsleute nehmen Iwan lljitschs Tod ausschliesslich als ,Tod des Anderen” wahr. Seine existen-
zielle Dimension wird dabei vollsténdig verdrangt und macht gleichzeitig einer utilitaristischen Deu-
tung Platz: Die Juristen — lwan lljitsch war namlich zur Zeit seines Lebens Richter — diese Staatsfunk-
tionare also fragten sich einzig, fiir was ihnen das Ereignis von Nutzen sein kénnte. Hierbei werden
sich die Herren zusatzlich zum frei gewordenen Richterposten nun auch ihrer Anstandspflichten, der
unangenehmen Beileidsvisite bewusst. Iwan lljitsch und der Tod sind lediglich Objekte, es ist sein Tod
und nicht ihrer. In diesem Lichte schildert Tolstoj auch die nun anfallende , Leichenfeier” im Haus des
Richters. Die Erflllung dieser Anstandspflicht wird aus der Sicht von Pjotr Iwanowitsch beschrieben,
einer der genannten Juristen, einer, der lljitsch am ndchsten gestanden hatte. Tolstoj veranschau-

licht mit dessen Verhalten die typisch birgerliche Art der Beherrschung und gezielten Verwendung

Damit werden aber gemass Kamm die fuinf Sterbephasen unvereinbar mit ,,Dem Tod des Iwan lljitsch”, weil sie auf einer ganz
anderen Ebene angesiedelt sind (Kamm, S. 228, Fussz. 39).

* Olney, S. 105

* Tolstoi, 1979 [1886], S. 6



Sterbend Leben 17

von Emotionen. In besonderer Weise kommt dies an der Stelle zum Ausdruck, an welcher lwano-
witsch der sich trauernd gebenden Witwe Praskowja Fjodorowna begegnet. Er wurde sich des gesell-
schaftlichen Rituals bewusst, der Frau des Verstorbenen die Hand zu dricken, sein Mitleid zu bezeu-
gen und ihr ein paar aufmunternde Worte zu schenken: ,Das tat er dann auch. Und fiihlte, nachdem
er es getan, dass er zum gewlinschten Ergebnis gekommen sei: dass er geriihrt wdre und dass auch

. . . 67
sie sich hatte rthren lassen.”

Einen kurzen Augenblick der existenziellen Ernsthaftigkeit hatte aber
dies birgerliche Spiel dann doch noch. Unerwartet drang ein Schimmer Menschlichkeit aus Pjotr
Iwanowitschs Innerstem hervor. Es iberkam ihn, als er von der Witwe erfuhr, wie schrecklich ihr
Mann gelitten hatte, und wie durch mehrere Tiiren seine Schmerzensschreie iber Tage noch zu

horen waren:

>Drei Tage entsetzlicher Qualen und darauf der Tod. Kann nicht etwas Ahnliches jetzt gleich oder in je-
dem Augenblick auch mir drohen?< dachte er und hatte eine Minute hindurch Angst . Doch da kam ihm
[...] plétzlich der gewohnte Gedankengang zu Hilfe, dass dieses ja nur dem Iwan lljitsch zugestossen sei

und keineswegs ihm selber und dass ihm so etwas nie zustossen diirfte und auch nicht kénnte [...]. o8

Und so pl6tzlich wie die Natirlichkeit emporstrahlte, so schnell ibernahmen die biirgerlichen Me-
chanismen wieder die Kontrolle. Hier scheint das tolstojsche Lebensideal einen schweren Stand zu
haben. Schliesslich verldsst Iwanowitsch endlich die miihsame Veranstaltung und widmet sich dem
gesellschaftlichen Kartenspiel mit seinen Arbeitskollegen. Auf diese Weise endet die Geschichte von
Iwan lljitsch, dem Richter, dem Biirger. Doch ist dies Ende, wie erwahnt, erst der Beginn von Tolstojs
Erzahlung. Iwan lljitsch ist im Alter von 45 Jahren gestorben. Diese 45 Jahre werden nun auf wenigen
Seiten im Eiltempo rekapituliert. Anfangs wird der Leser auch gleich auf das Wesentliche von Iwan

lljitschs Leben aufmerksam gemacht:

Die nunmehr abgeschlossene Geschichte von Iwan lljitschs Leben war in ihrem Verlauf einfach, gew6hn-

lich und gleichzeitig iiberaus entsetzlich.®”

Diese Entsetzlichkeit soll dem Leser im weiteren Verlauf der Geschichte und insbesondere in der nun
folgenden Biographie immer im Hinterkopf bleiben. Eine Entsetzlichkeit, von der in dieser Lebensbe-
schreibung, wie man vielleicht vermuten kénnte, nichts zu spiiren ist. Aber es ist eben das ,Nichts”,
das Tolstoj als das wesentliche Merkmal in den Vordergrund treten l3sst. Es tilgt jegliches Leben aus
der eigentlich biographischen Entwicklung. Iwan lljitsch fiihrt ein dermassen mittelmassiges Leben,
dass es in seiner Mittelmassigkeit bereits wieder einzigartig ist: Er, der Protagonist der Erzahlung, hat
nichts Eigenes, kein Merkmal, kein Wesen. Er hat, ja ist, bloss eine Rolle. Tolstoj erzahlt uns also nicht

die Lebensgeschichte eines Menschen, sondern den Werdegang des russischen Blrgers im 19. Jahr-

 Ebd. S. 14
® Ebd.S. 18
*Ebd. S. 23



Sterbend Leben 18

hundert.” ,Der Leser mag sich bei lwan lljitsch denken, was er will.“, formuliert es Bernhard Sill
treffend, ,,Nur darf er nicht damit rechnen, dass dieser jemals in seiner Lebensfiihrung eine personli-

che Note zeigt [...].”71 Wenn auch zu Beginn mit einer natirlichen , Lebhaftigkeit” noch der , wahre”

Mensch mit einer angedeuteten Naturverbundenheit durchschimmert:

Iwan lljitsch wurde >>le phénix de la famille<< genannt. Er war weder so kalt und akkurat wie der dltere
noch so desperat wie der jiingere [Bruder].Er hielt die Mitte zwischen beiden, als ein kluger, lebhafter,

.. . 72
angenehmer und anstédndiger Mensch.

So beschreibt Tolstoj den jungen und ,unverbrauchten” Iwan lljitsch in seiner durchaus menschli-
chen Natdrlichkeit. Es ist die erste Stelle, die lljitsch als Person beschreibt und wie bereits erwdhnt
zugleich die einzige, die ihn als natirlichen Menschen zeigt. Er steht am Anfang seines Lebenslaufs
und seine natlirliche Anlagen sind es, die hier noch sein Wesen ausmachen. Das ist wichtig. Denn es
stellt ein zentraler Aspekt von Tolstojs Philosophie dar: Die Gleichheit des Menschen in seiner ur-
springlichen Natdirlichkeit. Und von dieser Natur aus, mit der er verbunden ist, kennt der Mensch
die Wahrheit, das sinnvolle und gute Leben.”® Und ganz so wie jeder Mensch ist auch Iwan lljitsch am
Anfang seines Weges in Verbundenheit mit der Natur ein durch und durch gliickliches Wesen. Nie-
mand wird zum Pech geboren. Das Leid ist Menschenwerk. Obwohl Tolstoj mit der Mittelstellung
von Iwan lljitsch zwischen seinen beiden Briidern bereits so etwas wie eine ,, angeborene Mittelmas-
sigkeit” des Charakters andeutet, ist es doch die Gesellschaft, deren Einfluss wesentlich ist. Und so

wurde aus dem jungen lwan lljitsch

ein befdhigter Mensch, der zwar heiter-gutmlitig und gesellig war, der aber mit grésster Strenge das aus-
flihrte, was er fiir seine Pflicht hielt; und zwar hielt er all das fiir seine Pflicht, was von héhergestellten

Personen dafiir gehalten wurde.”*

Aus dem ,klugen, lebhaften, angenehmen und anstdndigen” Menschen wurde ein informierter,
funktionierender, geeigneter und angepasster Birger. Und dies ist die Tragddie des Iwan lljitsch.
Durch und durch fremdbestimmt, fristet Iwan lljitsch sein Leben. Ein Leben ohne jegliche Besonder-
heit und Individualitat. Alles bleibt an der Oberflache, ja es scheint eine bewusste Devise lljitschs
geworden zu sein, nichts Eigenes in den Lauf des Lebens zu bringen und sich die Lebensweise des
normentsprechenden Menschen eigen zu machen, sich leiten und lenken zu lassen. Was der Birger
Iwan lljitsch in seinem Leben erstrebt, das sind: ,Schicklichkeit”, ,,Annehmlichkeit” und ,, Bequemlich-
keit“, also: Ausserlichkeit! So sind dies denn auch die wesentlichen Begriffe, die wahrend der Erzéh-
lung immer wieder auftauchen, ja man kénnte vielleicht sogar sagen: um die sich die Erzahlung for-

muliert, oder aus denen sie sich ableitet.

" Hier sei auf die Stelle in Kapitel 2, S. 7 dieser Arbeit riickverwiesen, in der die allgemeine Bedeutung der Hauptfigur lwan
lljitsch, die exemplarisch fiir eine ganze Gesellschaftsklasse steht, bereits vorweggenommen wurde.

7 sill, S. 89

7 Tolstoi, 1979 [1886], S. 24

73 Milkov, S.316-318. Vgl. die Vorstellung der natiirlichen Lebensweise auf S. 11f. Kap. 2.2. dieser Arbeit

7 Tolstoi, 1979 [1886], S. 24f.



Sterbend Leben 19

So tanzte er zuweilen gegen Schluss des Abends mit Praskowja Fjodorowna, und es waren vermutlich
wohl in der Hauptsache diese Ténze, die Praskowja Fjodorowna besiegten. Sie verliebte sich schliesslich
in ihn. Eigentlich hatte Iwan lljitsch keineswegs den klaren und bestimmten Wunsch gehabt zu heiraten,
indes als er sah, dass das junge Mddchen in ihn verliebt war, tauchte diese Frage unwillkiirlich in ihm auf.

. . . 75
>In der Tat, warum nicht heiraten?< sprach er zu sich selber.

Und er heiratete. Aber die Liebe liess ihn vollig kalt. Das blieb Zeit seines Lebens so. Er lernte sie, das
einzige , Gesetz” flir den Menschen, nie kennen.”® Doch was ist ein Leben ohne Liebe? Nichts. Ge-
mass Tolstoj lebt ein Mensch, der so existiert, an seiner Natur vorbei. Und das ist der springende
Punkt: Das Gesetz des Lebens wird hier verfehlt.”” Er trifft also die Frau seines Lebens, aber von Le-
ben, d.h. von Liebe, die solche Begegnungen im Normalfall begleitet, sucht man auf seiner Seite

vergebens.

Denn Iwan lljitsch heiratete, indem er diesen beiden Uberlegungen folgte: indem er diese Frau gewann,
erwies er sich selber etwas Gutes und tat gleichzeitig hiermit das, was die h6hergestellten Personen fiir

richtig hielten.”®

Er ,nahm“ sich also die Frau, weil es ihm gerade so passte und natiirlich auch, weil es ,,den Hoherge-
stellten” passte. Es gehorte eben dazu, dass sich ein junger Beamter begann mit seiner Familien-
grindung zu befassen. Hudspith schildert die Problematik vollig richtig, wenn sie sagt: , Ivan has been

" Der Burger lljitsch handelt also nicht in seiner

living not in the present, but for the present [...].”
Gegenwart, dem sich vollziehenden Lebensprozess, sondern immer bloss fiir diese Gegenwart. An-
statt den Prozess zu vollziehen ist er ihm verfallen. Er ist nicht das Subjekt, das allem zugrunde lie-
gende seines Tuns, sondern immer bloss dessen Objekt: er macht sich selbst zum Gegenstand. Nie
handelt er namlich im Bewusstsein seines ganzen Lebens fur dieses. Immer in der Perspektive des
Moments verbleibend kommt er nie in die Gegenwart, weil jeder Moment auf die Zukunft gerichtet
in die Vergangenheit strebt, also stirbt.** So wird er vom Ganzen, das alle Momente in sich vereinigt,
dem Leben schlechthin, gesteuert, wird Gegenstand des Lebens, anstatt die Perspektive dieses Gan-
zen (Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft vereint) einzunehmen und die Momente zu steuern.®!
Das aber kann nur die Liebe. Einzig mit ihr ist der Mensch in der Gegenwart.82 Ohne Liebe verweilt

lljitsch so als Lebender standig im Prozess des Sterbens, weil sein Dasein von diesen Einzelaspekten

vereinnahmt bleibt. Denn schnell erkannte auch lljitsch,

7 Ebd. S. 32

’® Die seltenen Perioden von Verliebtheit, die zuweilen tber die Ehegatten kamen, doch niemals lange dauerten”, (Tolstoi,
1979 [1886], S. 38) welche sich nach mehreren Jahren der Ehe als Ausnahmefille ab und zu einstellten, widersprechen dem
nicht, sondern wickeln die Geschichte bloss in das notwendige Kleid der Realitat. Wahre Liebe ist ausserdem von Verliebtheit
zu unterscheiden.

”7 Vgl. Das tolstojsche Gesetz der Liebe, Kap. 2.1, S. 9 und Kap. 2.2, S. 10 dieser Arbeit

7 Tolstoi, 1979 [1886], S. 33

7® Hudspith, S. 1060

# Kapitel 3.1, S. 18f. dieser Arbeit

® Hudspith, S. 57-60

8 pachmuss, S. 81



Sterbend Leben 20

dass das eheliche Leben, trotz der Bequemlichkeiten, die es mit sich brachte, im Grunde eine ungemein
komplizierte und driickende Sache sei und dass man, um auch hierin seine Pflicht zu erfiillen, das heisst,
um ein anstdndiges und von der Gesellschaft gebilligtes Leben zu fiihren, sich dafiir ganz bestimmte

.. .. . vy 83
Normen setzen miisse, ganz so, wie im Dienst notig war.

Selbstverstandlich heisst das nicht, dass Ivan lljitsch ein Langweiler war oder wurde und zuriickgezo-
gen lebte. Nein, auch das ware schliesslich eine Abkehr von den biirgerlichen Normen. Die Teilnah-
me am Offentlichen Leben, sowie das aktive Pflegen des Freundeskreises gehért eben auch zu den
Regeln dieses Spiels, das Burgertum heisst. Man zeigt sich wo man muss, man trifft sich mit wem
man soll und immer so wie man es erwartet.®* Wohlgefiihl und angepasstes Leben sind kein Wider-
spruch, im Gegenteil: es ist ja gerade dieser sinnliche Uberfluss, der den Biirger an die Ketten der
Fremdbestimmtheit schmiedet. Es sind dieser Glanz der birgerlichen Fesseln und das angenehme

Tragen, die den Menschen seine ,Gefangenschaft” vergessen lassen.

In Dienstangelegenheiten war er ndmlich, unbeschadet seiner Jugend und seinem Hang zu leichteren
Vergniigungen, ungewéhnlich zuriickhaltend, offiziell und sogar streng; in der Gesellschaft dagegen war
er oft ausgelassen und geistreich, stets jedoch gutmilitig, artig und ein bon enfant [...]. Wéhrend seines
Aufenthaltes in der Provinz kam es unter anderem auch zu einem Verhdltnis mit einer Dame, [...] es gab
Trinkgelage mit den Fliigeladjutanten, wenn sie herreisten, und gab Fahrten in entlegene Gassen nach

dem Diner [...].85

Er nahm also an den Anlassen der Gesellschaft teil, ganz so, wie es sich gehorte. Und ebenfalls ging
er mit seinen Arbeitskollegen aus. Damit einhergehend ergab sich auch das ein oder andere Trinkge-
lage und, vor dem Kennenlernen seiner zukiinftigen Frau, das ein oder andere Verhéltnis mit einem
Madchen. Doch auch diese Festlichkeiten vollzogen sich fiir Iwan lljitsch immer innerhalb der birger-
lichen Spielregeln: Keine radikalen Ausschweifungen, kein Fehltritt und schon gar keine jugendliche
Rebellion, bzw. kreativ-utopische Initiative oder romantische Trdumerei. Ein Leben, ganz wie es der
Musterbirger lebt, ganz ohne persdnliche Note. Und immer auf dussere Zwecke und zukiinftige
Gegenstdande gerichtet. Man kann es nicht besser ausdriicken, als Sill es tut, indem er konstatiert,

86

»dass diese Person eigentlich mehr gelebt wird, als dass sie selbst lebt.“"” Auch erfasst der Theologe

die Problematik im Kern mit seiner Feststellung, dass sich der Lebensmittelpunkt von Iwan lljitsch

* Tolstoi, 1979 [1886], S. 36

8 Was hier zum Ausdruck kommt, ist eine Moglichkeit des Individuums, sein Dasein zu fristen, wie sie auch Martin Heidegger
zum Gegenstand seines Werkes ,,Sein und Zeit” machte. Es handelt sich um die ,Verfallenheit im Man“: Die Selbstentfrem-
dung des Menschen. Iwan lljitsch verfallt sich gegeniiber in eine Art der Gleichglltigkeit, die ihn davon , befreit”, sich mit sich
selbst und vor allem mit seinem eigenen Tode zu beschéftigen. Diese Befreiung bezahlt er jedoch mit dem Preis der Individua-
litdat. Der Mensch, der so lebt, verliert sich an ein geschéftiges Aufgehen in Dingen ausserhalb seines Selbst und fihrt ein
unreflektiertes Leben fiir eine dussere Welt anstatt fiir sich. Dies bezeichnet Heidegger auch als ,uneigentliches Leben”.
(Heidegger, S. 252-255) Udo Broch gelang es, den inhaltlichen Zusammenhang dieses Werkes mit der Geschichte des Iwan
lljitsch prézise herauszuarbeiten. Er konstatiert Iwan lljitsch diese ,Verfallenheit im Man“ (Broch, S. 67-69) und zeichnet
diesen ,,Reifeprozess zur Durchschnittlichkeit wie zur Alltaglichkeit” (Ebd. S. 26) akribisch nach. In der heideggerschen Termi-
nologie stellt Broch Iwan lljitschs Unfahigkeit dar, dieser Verfallenheit zu entfliehen (Ebd. S. 80-88), sowie die Konsequenzen,
die sich deshalb mit dem Herannahen des Todes ergeben (Ebd. S. 1221-139).

® Tolstoj, 1979 [1886], S. 27

#sill, s. 90



Lebend Sterben 21

nicht bei sich selbst, nicht in sich selbst und nicht in seinem eigenen Wesen befindet, sondern dass

87 . . .
“*", ganzlich ausserhalb ist.

das ,,Zentrum, von dem her sich die Existenz des Iwan lljitsch bestimmt
uf diese Weise verlebte lwan lljitsch sein Leben. Zwischen burgerlich-privaten Normen in
der Familie und biirgerlich-gesellschaftlichen Normen im Dienst gab er sich ,den Gespra-

88 .. .
“““hin; das war sein Leben. Vom Ers-

chen mit seinen Kollegen, den Diners und dem Whist
ten fliehend — das Leben wurde teurer, die Karriere stagnierte und Frauen und Kinder verlangten
immer nach mehr — gab er sich vollig darin aufgehend dem Zweiten hin, worin er glaubte sich zu
verwirklichen, worin er ,sein ganzes Lebensinteresse”® verkorpert sah — die Tauschung war perfekt
—, um schliesslich den Rest seiner Zeit mit dem Letztgenannten, den Vergniigungen, zu flllen. Die
Jahre flogen dahin, auf der Karriereleiter aber blieb Iwan lljitsch stehen. So wurde seine finanzielle
Lage immer enger und, weil diese an sein Verhaltnis mit Praskowja Fjodorowna gebunden war, seine
familidre Lage immer unertraglicher. Diesem vermeintlichen Tiefpunkt seines Lebens folgte sogleich
der Aufschwung. Eine neue Stelle und ein neues Gehalt versprachen ihm neues Gliick. Es ging endlich
wieder aufwarts! Und wie von Zauberhand war alles wieder im Reinen, ja besser denn je: lwan Il-
jitsch war seit langem wieder glicklich und seine Frau schien endlich wieder zufrieden zu sein. Er-
freut stellte er fest, ,,dass ihre Pldne seine Plane waren“®° und malte sich bereits die anstehende Zeit

91 .
“"aus. Als erstes stand nun aber ein Ortswech-

voll ,heiterer Liebenswiirdigkeiten und Schicklichkeit
sel an, denn der neue Arbeitsplatz war wieder an dem Ort, an dem er friiher gedient hatte — zu lwan
Iljitschs Karriere gehorten bisher zwei Stellenwechsel — das verlangte natirlich auch nach einer neu-
en Wohnung. lljitsch reiste seiner Familie voraus, denn die Arbeit drangte bereits, und begann mit
der Wohnungseinrichtung. Erflllt von enthusiastischem Gliicksgefiihl warf er sich in die Gestaltung
der Inneneinrichtung. Ganz und gar ging er in dem gestalterischen Element auf. Er glaubte sich end-
lich voll und ganz in seiner Individualitat zu verwirklichen: ,In Wahrheit war es [die Gestaltung] frei-
lich genau das gleiche, wie man es bei all den Leuten findet, die nicht reich genug sind, doch den
Reichen gleichsehen wollen [..].“** Auch dieser Akt eines glicklichen Wollens, der grosste und ehr-
lichste Ausdruck eines Birgers: Nichts als Nachahmung. Spatestens an dieser Stelle sollte dem Leser
klar geworden sein, dass Iwan lljitsch der Musterbiirger, dass dieser Mann, der Aussen von Gliick
tiberstromt in seiner Wohnung sinniert ,welche Art Leisten man fiir die Gardinen nehmen solle” 93,

in seinem Innern eine kahle Wiste mit sich tragt. Und welches Wunder ldsst ein solches Gebiet er-

blihen?

Und einmal kletterte er persénlich auf eine Stehleiter, [...] allein er trat dabei fehl und wdre fast hinge-

stiirzt, wenn er nicht als ein krdftiger und gewandter Mann sich noch auf den Beinen gehalten hdtte; frei-

¥ Ebd.

® Tolstoi, 1979 [1886], S. 39
¥ Epd.

P Ebd. S. 44

" Ebd.

2 Ebd. S. 47

% Ebd.



Lebend Sterben 22

lich stiess er dabei mit der Seite an den Griff eines Fensterfliigels. Die Stelle, an der er sich gestossen hat-

te, tat weh, aber der Schmerz verging bald.

Die grossen Veranderungen entspringen oft den unscheinbarsten Regungen des Lebens. Der Schwei-
zer Schriftsteller und Philosoph Ludwig Hohl nannte es das ,Gesetz von den hereinbrechenden Ran-

dern“®:

Zuerst wird ein Neues gesehen in den Randbezirken, an den zerfasernden Orten der Nebenerscheinungen
[...], des Subtilen, der unmerklichen Spannungen, des fast unsichtbaren... [...]JUnd dann... langsamer oder
rascher, oft unmerklich und bisweilen auch in einem gewaltigen Ruck, schieben sich diese Nuancen-

Entdeckungen in den Tag hinein, mehr und mehr der Mitte zu, beherrschen endlich die Welt.”

An dieses Gesetz dirfte Tolstoj wohl gedacht haben, freilich nicht aus der Feder von Hohl, doch in
seiner Kernessenz ganz den ,hereinbrechenden Randern” entsprechend, wahrend er die Handlung
der Erzahlung konzipierte; war doch die vom Kleinen ausgehende Verdnderung notwendiger Be-
standteil seiner Philosophie des Lebens. In einer Welt, einem Dasein, indem alles in Verbundenheit
mit einer gottlichen Kraft zusammenhangt, d.h. in der jede Einzelbewegung in der Natur ihren logi-
schen Einfluss auf die Gesamtheit aller Bewegungen ausiibt, in solch einem goéttlich-rationalen Na-
tursystem erhélt jede noch so kleinste Wirkung ihre funktional notwendige Bedeutung fiir das Ganze
und damit auch fiir Gott.*® So eréffnet der russische Philosoph die eine Tageslektiire in seinem Lese-
buch, das auf dem Hintergrund seines religiosen Systems basierend, dem Leser die tolstojsche Philo-
sophie vermitteln soll”’: ,Die grossten Veranderungen und alles in der Natur geschieht auf unmerkli-
che Weise, durch langsames Anwachsen, nicht durch Explosionen. Genauso ist es auch im geistigen
Leben.“*® Schnell vergass Iwan lljitsch ndmlich, geschaftig in seiner Umwelt aufgehend, diese Kleinig-

99 . . . .
k“” war. Schliesslich war doch auch dieses Vorkommnis

keit, die doch ,nichts als ein blauer Flec
nichts als eine Randerscheinung, eine kleine Nuance, ein Detail in der weiten grauen Eindde seines
Blirgerlebens, das jeden Spross der Einmaligkeit, jede kleine Erhhung zugleich einzuebnen, zu ver-
schlucken schien. Iwan lljitsch (ver)lebte also unbekiimmert weiter. Doch machte sich nach einer
Weile die langst vergessene Bauchgegend wieder bemerkbar. Diesmal aber fiihrte der birgerliche
Weg nicht an der Hauptsache vorbei. Dem Unausweichlichen entkommt auch nicht der Musterbiir-
ger. Denn ,die Stelle, an der er sich gestossen hat”loo, begann sich wieder bemerkbar zu machen,

«101

und zwar in Form ,eines dauernden Drucks in der Seite, gefolgt von Ubellaunigkeit. Und diese

Ubellaune nahm immer mehr zu. So dass schliesslich nichts mehr in Ordnung war, auch und beson-

% Hohl, Ludwig: Dass fast alles anders ist, 1984, S. 65-68

* Ebd. S. 66f.

% Siehe Tolstojs Gottesglaube, S. 8f. Kap. 2.2 dieser Arbeit. Zu der Logik innerhalb der allumfassenden Géttlichkeit, die es dem
Menschen erlaubt, wenn auch nicht ganzlich, Gott und damit die Natur und das Leben mit dem Verstand zu erfassen, siehe:
Milkov, S. 323-325

K Vgl. Schmid, in: Fiir alle Tage — Ein Lebensbuch, 2011, S. 737-740

* Tolstoi, 2000 [1908], S. 255

** Tolstoi, 1979 [1886], S. 48

" Epd. S. 47

'Ebd. S. 55



Lebend Sterben 23

ders zwischen den Eheleuten. Iwan lljitsch ging schliesslich zum Arzt. Und ihn interessierte nur eines,

,0b seine Lage gefahrlich sei oder nicht“*.

Der Arzt jedoch ignorierte diese unangebrachte Frage. Denn vom Gesichtspunkt des Arztes aus beurteilt,
war diese Frage miissig und stand keineswegs zur Diskussion; fiir ihn gab es nur ein Gegeneinanderab-

wdgen der Wahrscheinlichkeiten — Wanderniere, chronischer Katarrh, Blinddarmentziindung. Die Frage

nach dem Leben Iwan lljitschs existierte nicht [... ].103

|u

Fir den Arzt war der Mensch ,Iwan lljitsch” bloss ein ,Fall“. Das wurde dieser sich schmerzlich be-
wusst. Zum ersten Mal geriet lwan Iljitsch mit der biirgerlichen Rollenidentitat, in der er selbst voll-
kommen aufgegangen ist, in Konfrontation. Damit ist er gewissermassen sich selbst gegentliber ge-
stellt: er sieht sich als Objekt behandelt. So wie er immer gehandelt und vor allem auch behandelt
hat, wird er es nun selbst. Frances Myrna Kamm nennt dies das ,,‘Turning of the Tables’ motif“*** und
betont dessen starke Bedeutung fir die Story. Genau so, wie lljitsch friiher in seiner Rolle als Richter
die Menschen als ,,Falle” abgefertigt hat, wird er es nun von seinem Arzt. Das birgerliche Rollenspiel,
die Fokussierung auf das Objekt, das der Mensch nicht istlos, erfahrt Iwan lljitsch am eigenen Leibe:
Nicht er selbst ist fir den Arzt von Interesse, es sind seine Organe. Den Arzt interessieren bloss Ein-
zelaspekte. lljitsch aber, der sich, indem er sich mit seiner ,Krankheit” beschéaftigt, auf einmal mit
sich selbst beschéftigen muss, ist sichtlich von der unpersénlichen, objektbezogenen Methode und

1“1% gepragten Art des Arztes irritiert.

der schroffen, autoritaren, von birgerlichen ,Standesdiinke
Zum ersten Mal hat er ein wirklich subjektives Bediirfnis, er sieht sich mit seiner Krankheit im Mittel-
punkt und will mit ihr als Ganzes wahrgenommen werden. Doch die Gesellschaft um Iwan Iljitsch hat
dafiir kein Verstandnis. Auch seine Frau nicht. Also versucht er sich in einer neuen Rolle des Patien-
ten objektiv mit seiner Krankheit zu beschéftigen. Denn der Kranke ist nicht Teil der bilrgerlichen
Gesellschaft, er steht ausser ihr. lljitsch isoliert also die Krankheit anstatt sich selbst. Es gab bloss
noch die Krankheit und die wird mit Medikamenten behandelt. Aber nichts half. Der ,sonderbare

107 . . 108 . . . .
“*", der den bereits ,peinigenden Schmerz“"" seit einer Weile begleitete,

Geschmack im Munde
wuchs langsam zum gefiihlten, abscheulichen Gestank heran. Dass sich angesichts dieser Lage die
Krankheit nicht mehr mit gutbiirgerlichen Verhaltensweisen vom Kranken trennen liess, liegt auf der
Hand. Iwan lljitsch wurde zum , Storfaktor”. Also entwuchs er der neuangenommenen Rollenidenti-
tat als Patient. Und in dem Masse, wie die birgerlichen Mechanismen der Verdrangung in ihrer Wir-
kung nachliessen, isolierte sich Iwan lljitsch schliesslich doch. Mit sich allein tritt er nun im Selbstge-

sprach in Kontakt mit dem Tod. Die dussere Kleinigkeit — man denke an die , hereinbrechenden Ran-

der“ —gewinnt an Macht und wird zur grossen Wirklichkeit.

%2 Epd. S. 59

1% Epd.

104 Kamm, S. 204

1% ygl. Kapitel 2.2, S. 12 dieser Arbeit
% sill, 5. 92

7 Tolstoi, 1979 [1886], S. 55, 66

% Epd. S. 66



Lebend Sterben 24

>Der Tod. Ja, der Tod. Von den anderen weiss es freilich keiner, und sie wollen es auch nicht wissen und

grdmen sich deswegen nicht. Sie Spielen. [...] Ihnen ist es gleich, und dennoch werden sie ebenso sterben.
109

Diese Narren! [...]<
Aber immer noch ist diese Wirklichkeit eine Aussere. Der Tod, der sich im andauernden Diskurs des
Iwan lljitschs mit sich selbst bemerkbar macht, wird von diesem immer noch als , Tod der Anderen”
betrachtet. Er ist noch nicht der Eigene. Wie zu Beginn der Erzahlung auf der Leichenfeier die Gaste,
nimmt Iwan lljitsch den Tod zuerst als dussere Notwendigkeit wahr. Doch im Unterschied zu den
Blrgern im ersten Kapitel hat sich jetzt die Wahrnehmung dieser dusseren Notwendigkeit ins Innere
verschoben. Iwan lljitsch nimmt den eigenen Tod als ,, Tod der Anderen” wahr. Eine Mdglichkeit, die
sich bloss seinem Arbeitskollegen Iwanowitsch nach diesem tatsdchlichen Tod — dem des Iwan II-
jitsch — kurz bot, die aber vor der Ubermacht der biirgerlichen Verdriangungsmechanismen zum

Scheitern verurteilt war."*° Dabei gibt es doch kaum etwas logisch-evidenteres als den Tod:

Cajus ist ein Mensch.

Alle Menschen sind sterblich.

Cajus ist sterblich.

Und wer sterblich ist, ist friiher oder spater tot. Diesen Syllogismus der ,Logik von Kiesewetter” 111

rief sich lwan lljitsch in Erinnerung. Nitzen konnte er ihm trotz seiner zwingenden Logik nichts. lwan
lljitsch ist eben nicht bloss ein Mensch, er ist dieser Mensch da, er ist er selbst: Ich! Und diesem ,Ich”
kann keine Logik helfen, schliesslich war es auch keine Logik, die dieses ,Ich” dazu gebracht hat, sich
mit dem Thema Tod lberhaupt zu befassen. Und hier befindet sich der Leser mitten in Tolstojs exis-
tentialistischer, philosophischer Auseinandersetzung. ,Leben ohne Gedanken an den Tod und Leben
im Bewusstsein seines stlindlichen Naherriickens sind zwei durchaus verschiedenartige Zusténde”m,
lasst er den Leser in seiner Anthologie wissen. Hier aber, am Beispiel lwan lljitschs, ldsst er es den
Leser unmittelbar sehen. Die Beschéaftigung mit dem Tode ist keine freiwillige Sache, sie wird unter
Umstanden zur Notwendigkeit. Oder wie Kamm es ausdriickt: ,Some people like Ivan may only have
good in their lives by dying in the right way, in Tolstoy’s view. If they went on living [...], they would

113 .. . .
h.” > Iwan lljitsch, der russische Bur-

only live bad lives, and that would be worse than a good deat
ger, der ausserhalb seiner selbst gelebt hat, wird durch dieses Aussere gezwungen, sich mit dem
Tode zu beschaftigen, der in seinem Innern immer mehr zum eigenen Tod wird. Und mit dem eige-
nen Tod kommt auch unmittelbar die Furcht: Alles soll vorbei sein? Alles ihm genommen werden?
Vor nichts flrchtet sich der Biirger lljitsch mehr. Doch der Verdrangungsmechanismus hat seine

Wirkung ein fiir alle mal verloren. Die Furcht vor dem Tode ist in ihrer vollen und qudlenden Wirk-

lichkeit da. Sie, und mit ihr der Tod, will beachtet werden. In dem Masse, indem lljitsch dies tut, wird

®Ebd.S. 76

"%ygl. Ausfihrungen zur Leichenfeier, S. 16f. Kap. 3.2. dieser Arbeit
Tolstoi, 1979 [1886], S. 79

Tolstoi, 2000 [1908], S. 64

2 Kamm, S. 209

111
112



Lebend Sterben 25

er auch gezwungen, sich immer mehr mit sich Selbst zu beschéaftigen und sich in seiner Ganzheit
wahrzunehmen. So wird er sich in seiner unfreiwilligen Abschottung der ,Liige, die ihn rings um-
gab”m, der allgegenwartigen Verdrangungspraktiken, Unaufrichtigkeiten und Scheinhaftigkeiten,
der Falschheit des ,bequemen”, ,annehmlichen” und ,schicklichen” Birgerlebens, immer mehr
bewusst.

Parallel zu der sich vollziehenden Selbstbeschaftigung des sterbenden Biirgers zeichnet Tolstoj des-
sen menschliche Alternative. Den natirlichen Menschen: Er ,nimmt” sich keine Frau; ihm wird sie
gemadss den natlrlichen Gesetzmdssigkeiten ,,gegeben”.115 Er richtet sich nicht nach einem kon-
struierten Aussen; eingebunden in ein natdrliches ,Aussen”, gibt es fir ihn dieses ,Aussen” nicht.*®
Er bestimmt sein Handeln folglich nicht durch fremde Zwecke; seine Handlungen sind Ausdruck der

géttlichen Liebe.'’

Der Hausdiener der Familie lljitsch ist es, der in der Erzahlung diesen Menschen
darstellt. Dem nunmehr vollstandig von seiner Gesellschaft abgeschotteten lwan lljitsch erleichtert

er als einziger dessen bereits zur Qual gewordenes Dasein durch Anteilnahme.

Einzig Gerassim log niemals; er allein — das war aus allem ersichtlich — hatte begriffen, um was es sich
handle, und er hielt es auch nicht fiir nétig, es zu verbergen, sondern er hatte ganz einfach mit seinem
abgezehrten schwachen Herrn Mitleid. Und einmal sprach er es sogar direkt aus, als Iwan lljitsch ihn

fortschicken wollte: ,Alle werden wir sterben. Warum sich nicht ein bisschen Miihe geben P

Gerassim verkorpert, wie bereits zu Beginn der Ausfiihrungen zu Tolstojs Lebensphilosophie vorweg-
genommenllg, das gute Leben. Das gute Leben wiederum ist, wie ebenfalls versucht wurde zu zei-
gen, fiir Tolstoj die Wahrheit."’ In diesem Sinne zeigt die Figur Gerassim dem Leser den menschli-
chen Ausdruck des gottlichen Naturgesetzes und dessen wirkungsmaéchtige Einflussnahme durch das
Mitleid. Sill liefert diesbeziiglich eine Bestatigung mit seiner feststellenden Behauptung: ,Das einzi-
ge, was wirklich zahlt im Angesicht von Sterben und Tod, weil es hilft, ist die Wahrheit.“**!

Eine Wahrheit, die in dem wirklich mitleidenden Menschen zum Ausdruck kommt. Um namlich wirk-
lich mitleiden zu kénnen, muss man fahig sein, sich empfindsam in den Anderen hineinzuversetzen.

w122

Und Gerassim, dessen ,frisches, gutmditiges, schlichtes und junges Gesicht nur einer von vielen

Ausdricken seiner Naturhaftigkeit ist, kann gar nicht anders. Das ist nur im Zusammenhang mit dem

bereits ausgefiihrten Gottes- und Menschenbild Tolstojs verstindlich.'?

Als gut lebender und natur-
verbundener Mensch, d.h. als nicht von der Zivilisation kompromittiertes Bewusstsein, hat dieser

junge Mann keinen biirgerlichen Individualisierungsprozess durchgemacht. Er ist demgemadss kein

114

Tolstoi, 1979 [1886], S. 102

Tolstoj lehnt die sinnliche Begierde, insbesondere die Sexualitat und mit ihnen auch die Ehe ab. (Siehe Kap. 2.1, Fussz. 25,
S. 9 dieser Arbeit) Nur die Fortpflanzung und wahrscheinlich auch die natirlichen (harten) Lebensbedingungen der Bauern
rechtfertigen die Ehe. Ansonsten soll sich die Verbundenheit von Mann und Frau einzig durch die ,natirliche Liebe” unter
volligem Ausschluss aller sinnlichen Begierden entwickeln. (Machinek, 1998, S. 53f.)

18 ygl. Ausfiihrungen zu Tolstojs metaphysischem System, Kap. 2.1, S. 8f. dieser Arbeit

Vgl. Ausfiihrungen zu Tolstojs Lebensphilosophie, Kap. 2.2, S. 10

¥ Ebd. 5. 93

"3 ygl. Kap. 2, S. 7 dieser Arbeit

Vgl. Kap. 2.2, S. 11f. dieser Arbeit

Sill, S. 95 (Bezieht sich nur auf den bezeichneten Satz)

Tolstoi, 1979 [1886], S. 87f.

Vgl. Kap. 1.1 und 1.2 dieser Arbeit

115

117

120
121
122
123



Leben 26

Individuum entsprechend dem burgerlich-modernen Verstandnis, welches fiir Tolstoj der Inbegriff
von Egoismus und Selbstentfremdung ist und demgegeniber er sein sich davon befreiendes Konzept
der im gottlichen Menschen aufgehenden christlichen Menschenliebe stellt. 24 Das ist die Grundlage
von Tolstojs praxisbezogener Lebensphilosophie. Um es mit zwei treffenden Satzen von Ludwig Stein
zu verdeutlichen: ,Der Mensch liebt Gott, weil die Liebe das Wesen seiner Seele ist, weil er nicht

w125

anders kann, als lieben. Dagegen vermag , die Wissenschaft [...] nur unsere Neugierde zu befrie-

126 .
“*“" Anders als in dem

digen, aber nicht unser tiefes Sehnen nach dem Sinn unseres Lebens zu stillen.
grundsatzlich Ubereinstimmenden Gottesverstandnis, unterscheidet sich die Philosophie Tolstojs
damit anthropologisch von der Auffassung Spinozas. Der Mensch kann das Wesen Gottes und damit
den Sinn des Lebens nur mit dem richtigen Leben gemass dem Gesetz der Liebe verstehen. ,Gott ist

w127

ihm [Tolstoj] daher kein logisches, sondern ein emotionelles Prinzip“™’, wie Stein ausfiihrlich darlegt.

Die Theorie ermoglicht dem Menschen zwar a priori (und a posteriori) eine Anndherung an Gott,
doch nur die Praxis erlaubt ihm ein vollumfangliches Verstandnis. 128

So ist die Figur Gerassim der Inbegriff der wahren Praxis. Gerassim geht aufgrund seines wahren
Lebens intuitiv in dem leidenden Iwan lljitsch auf und empfindet damit unmittelbar dessen Zustand
nach, was ihn aufgrund der ,gesetzesméssigen” Liebe, mit der er natirlicherweise durch seine Le-
bensfiihrung erfillt ist, mitleiden Idsst. Gerassim versteht also Iwan lljitsch notwendigerweise auf-
grund seines Wesens, aufgrund seiner Natur. Im Gegensatz zu den Birgern, die Iwan lljitsch umge-
ben, ,he [Gerassim] did not fear his dying master, and so Ivan llyich felt at ease only with him”m,
wie Temira Pachmuss in ihrem Essay ausfihrlich darlegt. Also ist Gerassim neben den Leiden auf-
grund der Krankheit und der damit verbundenen Abkoppelung von der biirgerlichen Gesellschaft,

d.h. lljitschs sozialem Umfeld, zusammen mit dem heranriickenden gefilirchteten Lebensende ein

weiterer Faktor fir die zunehmende Selbstreflexion von Iwan Iljitsch:

Sein seelisches Leiden erwuchs daraus, dass ihm, als er in dieser Nacht Gerassims verschlafenes, gutmii-
tiges Gesicht mit den starken Backenknochen betrachtete, pl6tzlich der Gedanke gekommen war: ,,Wie,

. . . . . 130
wenn in der Tat mein ganzes Leben, mein ganzes bewusstes Leben nicht das Wahre gewesen ist?

Endlich zieht er schliesslich das Unvermeidliche und — wie wir wissen — fiir den Autor einzig Wahre in
Betracht: Die Unrichtigkeit seiner gesamten Lebensfiihrung und damit die Falschheit seines Lebens.
So beginnt er sich seiner in der Ganzheit bewusst zu werden. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
ricken in der Bewusstwerdung des Todes immer mehr zusammen und Iwan lljitsch eignet sich lang-

sam sein Leben an: Er beginnt als Sterbender zu leben.

4 pachmuss, S. 77-82

Stein, S. 134
2 Epd.

7 Ebd. S. 129

2 vigl. Ebd. S. 126-129, 134f.
129 Pachmuss, S. 79

% Tolstoi, 1979 [1886], S. 120

125



Leben 27

olstoi zeichnet dem Leser also den langen und leiderfiillten Weg des Iwan lljitsch, an des-
sen Ende nichts Geringeres als die Bereitschaft zu sterben steht. ,In welchem Augenblick
aber ist man am meisten bereit?”lgl, fragt Hohl den Leser in seinen Reflexionen tber den

w132

Tod. Und er findet sogleich die Antwort: ,In dem des héchsten Lebens. Ob der zuriickgezogene

Schweizer Denker wohl wusste, dass er damit den Kern der Gedanken liber den Tod erfasste, wie sie
Leo Tolstoj, der Mann, der, so Hohl, , die Zustdnde der ersten Christen wiederherstellen onIte”m’,
darzustellen pflegte? Der Leser dieser hier betrachteten Novelle jedenfalls beginnt das gegen Ende
der Geschichte mit immer grosserer Gewissheit vorauszuahnen. Und ebenfalls mit zunehmender
Gewissheit des eigenen Todes in ansteigender Selbstreflexion und qualitativer Erh6hung der Bewal-
tigung seines eigenen Daseins, wachst lwan lljitsch unaufhérlich im Kampfe mit sich selbst. So liegt er
nun da, der einst so fleissige und geschaftig seiner Umwelt dienende Richter Iwan lljitsch. Leidend in
qualvollen Schmerzen, sich vor seinem Tode filirchtend auf seinem Bettchen liegend und vollstandig
von dieser Welt, deren eifrigster Diener er war, ausgestossen. War er bis anhin noch als ,, Storfaktor”
im Besitz seiner letzten Geltung in dieser Blirgerwelt, so hat sie sich jetzt vollends von ihm abgewen-
det. Sie ist ihn losgeworden. Und er sie. Damit ist die Geschichte aber keineswegs so traurig, wie sie
dem Leser vielleicht den Anschein macht. Es beginnt namlich genau an diesem Punkt die positive
Wendung. In dem Masse, wie Iwan lljitsch von der Welt, fir die er lebte, ausgeschlossen wurde,
schliesst er diese vermeintlich seine und falsche Welt von sich aus: Und immer mehr beginnt er zu
leben, denn er beginnt zu verstehen.

Im stetigen, von Qualen begleiteten Nachdenken lber den Tod und die Furcht, die dieser ihm berei-
tet, rickt er der Wahrheit, dem richtigen Leben naher und das umso mehr, als er dieses richtige
Leben auch in seiner eigenen Vergangenheit zu orten beginnt; seiner Kindheit. ,,Welche Zeit kann
besser sein als die Kindheit, wo die beiden besten Tugenden — unschuldige Frohlichkeit und grenzen-
loses Liebesbedurfnis — als die einzigen Impulse im Leben erscheinen?”134, fragt sich Tolstoj in seiner
Anthologie. Eine Feststellung, die lwan lljitsch vor seinem Tode zur Erkenntnis wird, indem er sich an
seine Kindheit erinnert. Und so wurde ihm in Gedanken klar: ,Je weiter er sich von der Kindheit ent-
fernte und je ndher er der Gegenwart kam, desto geringflgiger und zweifelhafter wurden die Freu-

w135

den Die Vereinzelung war es, die lwan lljitsch erst erlaubte, sich selbst zu finden und zu erken-

nen: ,Es ist nicht das Wahre — all das, wofiir ich gelebt habe und lebe, ist Lige und Betrug [...].”136
Gerassim, das ,,gute Leben in der Welt“, hat diese langsame Erkenntnis begleitet. Entsprechend dazu
wurde nun lljitschs ,,Schau” der Kindheit am Ende seines Lebens von der , Kindheit in der Welt” be-

gleitet. Es war sein Sohn, der ,kleine Gymnasiast”137

Wolodja, der lljitsch schliesslich zu seiner vollen
Wahrheit verhalf und der als Verkoérperung des noch ,reinen“ Lebens neben Gerassim auch eine

Form des ,guten Lebens” darstellte. Mit seinen von Leid durchzogenen Reflexionen und mit der

' Hohl, Ludwig: Die Notizen oder Von der unvoreiligen Verséhnung, 1981, S. 700

32 Epd.

3 Ebd. S. 128

B4 Tolstoi, 2000 [1908], S. 457
% Tolstoi, 1979 [1886], S. 111
% Ebd. S. 123

Y7 Ebd. S. 126



Leben 28

vollkommenen Glite Gerassims hat lljitsch schliesslich den richtigen Weg gefunden. Von wachsenden
Schmerzen und immer grosserem Unmut begleitet, ndherte er sich so der Falschheit seines Lebens,

. . . 138
bis er schliesslich wusste:

>Ja, es war alles nicht das Wahre<, sagte er zu sich, >doch das macht nichts. Man kann ja, noch kann

man es erreichen, das ,Wahre”. Doch was ist das ,Wahre“?< fragte er sich und wurde plétzlich ganz

still. =
Damit hatte er aber seine ihn qudlende Furcht vor dem Tode noch nicht besiegt. Die absolute Wahr-
heit und damit die wirkliche Erkenntnis errang er nicht mit diesem Wissen, sondern mit dem darauf
folgenden Verhalten, wie die Philosophie des Autors nahelegt: In der sich einstellenden Stille, die
Iwan lljitschs Reflexionsprozess in der Gedankenwelt endlich herbeigefiihrt hat, erscheint die unver-
falschte Welt jenseits des Birgertums in Form der ,reinen Kindheit“ — der kleine Wolodja — und
erfasst mit Liebe das erwachte Leben des Sterbenden, der seinerseits schliesslich mit Liebe und Mit-
gefihl reagiert, was ihn von den irdischen Leiden erlost. Wolodja schlich heimlich zu seinem ster-
benden Vater und ergriff mitfiihlend seine Hand und kiisste sie weinend. Und lwan lljitsch begann
ohne Furcht zu leben! Unmittelbar erblickte er namlich seinen Sohn und seine sich ndhernde Frau

und sie taten ihm leid. Er fuhlte mit, er liebte — zum ersten Mal — und er lebte:

Und er suchte nach seiner friiheren, so gewohnten Todesangst und konnte sie nicht finden. Wo war sie?
0

Und was denn fiir ein Tod? Es war keine Angst da, weil auch kein Tod mehr da war.™
Das Mitgefihl, die Liebe, verhalf lwan lljitsch letzten Endes seine ganze Abneigung und den ganzen
Hass auf seine Gesellschaft und sich selbst gegeniiber, das Gefiihl, das sich mit der ansteigenden
Erkenntnis intensivierte, vollstandig zu Gberwinden und die errungene Erkenntnis zu leben. So ver-
schwand mit der Abwendung vom eigenen falschen Leben und der richtigen Hinwendung zum ande-
ren Leben die Angst vor dem eigenen Tod. Er hat den Tod gefiirchtet, weil er falsch gelebt hat. Nun
lebt er richtig, er liebt, und die Todesangst ist weg.141
Ohne Angst aber ist der Tod nicht. So meint Tolstoj beispielsweise: ,,Der Geist kennt keinen Tod, und

“12 Dabei ist der ,Geist” nichts

deshalb ist der Mensch, der ein geistiges Leben lebt, frei vom Tode.
anderes als ,,Gott” oder die ,Natur”, wie Tolstoj sie versteht.*? Entsprechend dem ,naturverbunde-
nen Bauern” ist der Tod flr den gut lebenden Menschen nun ein Bestandteil des Lebens. Er ist in den
Lauf des Lebens integriert und damit seiner destruktiven Kraft beraubt. Die Verganglichkeit des Le-
bens ist damit nicht mehr ,Tod“, sondern einfach ein Lebensgesetz.144 Lost sich der birgerliche

Mensch von seinem falschen gesellschaftlichen Leben, wird es ihm wie lwan lljitsch in der Vereinze-

8 ygl. Olney, S. 110

* Tolstoi, 1979 [1886], S. 125

“0Ebd. S. 127

! pachmuss, S. 82f.

2 Tolstoi, 2000 [1908], S. 321

3 Epd. S. 236f. 285f.

"4 ygl. Ausfiihrungen zu Tolsojs Todesvorstellungen, S.8f. Kap. 2.1



Schluss: Dialektik des Todes 29

lung moglich, dieses Gesetz zu erkennen: Er wird zum ,geistigen” Menschen. Auf diese Weise hat
Iwan lljitsch mit dem richtigen Leben am Ende des Lebens seine biirgerliche Bindung an das Leben,
sich selbst und damit auch den Tod Uberwinden konnen. Nur noch etwas war da: das Licht. Und
Tolstoj hat dem Leser gezeigt, was er an anderer Stelle mit Worten beschreibt: ,,Die Menschen leben
von der Liebe; die Liebe zu sich ist der Anfang des Todes, die Liebe zu Gott und den Menschen der

«145

Anfang des Lebens. Iwan lljitsch hat mit dem wahren Leben zuletzt den Tod , getotet”.

>Zu Ende ist der Tod<, sagte er sich. >Er ist nicht mehr.<

Er schépfte noch einmal Luft, blieb mitten darin stecken, streckte sich lang aus und war tot. e

er Tod des Todes. Das ist die Dialektik des Todes, die eigentlich eine Dialektik des Lebens

ist. Oder ein, bzw. das ,existentielle Funktionieren”. Bevor die Aufweisung der Dialektik

jedoch diese Arbeit abschliessen kann, wird es nétig sein, den Kern alles Gesagten in Kurz-
fassung nochmal auf den Punkt zu bringen.
Begonnen haben die Betrachtungen liber den Tod mit der Religion und der Metaphysik Tolstojs. Eine
an Spinozas Substanz erinnernde allumfassende Gottlichkeit, die Natur und Mensch in ihrem Wesen
impliziert und alles zusammenhdngend mit einer Gesetzmassigkeit, deren menschlicher Ausdruck die
Liebe ist, verbindet, steht dabei im Zentrum. Es ist dieses Gottesverstandnis, von dem her die tolstoj-
sche Philosophie und damit auch dessen Todesvorstellung wesentlich zu begreifen ist: Gott als Gan-
zes und die Natur als seine vom Menschen wahrgenommene Verwirklichung mit der Liebe als deren
Gesetz. Diesem metaphysischen Konzept entspringt die Philosophie Tolstojs. Sie vereint Theorie und
Praxis in einem normativen Handlungskonzept, welches sich ganz an dem Gesetz der tolstojschen
Metaphysik, der Liebe, orientiert. Wer so lebt wie der Bauer, dass der Tod ihm nichts wegnehmen
kann, wer nach der Liebe lebt und sich nicht an Ausserlichkeiten verliert, der erkennt die Wahrheit.
Erkenntnis ist Sein, ist wahres Leben. Iwan lljitsch lebt dieses Leben nicht. Sein Diener Gerassim ist
es, der es lebt. Und sein Sohn, der noch ein Kind ist. Beide, bauerlicher Mensch und Kind, sind dem
Tode auf ihre Weise nah. Sie verdrangen ihn nicht und leben lljitsch die Wahrheit vor. Der beginnt
erst im Sterben zu erkennen. Der Tod zwingt ihm schliesslich das Leben auf. So ist ,Der Tod des Iwan
lljitsch” als ,Riickkehr in den Tod” konstruiert, was die Erzdhlung nicht zuletzt der Textstruktur ver-
dankt. Unter Einbezug der im Inhalt zur Geltung kommenden Philosophie und Metaphysik des russi-
schen Autors ist es schliesslich diese Struktur, die zur Dialektik des Todes fuhrt und so nicht unwe-
sentlich zum philosophischen Gehalt beitragt. Mit Olney haben wir gesehen, dass die inhaltliche und
die ,,umrahmende” Funktion des Todes zusammen den Sinn der Geschichte transzendieren und
einen Bezug zum Absoluten herstellen, weil die Erzahlung letzten Endes eine Metapher ist. Auf diese
Weise wird aber nicht nur der Tod ,verabsolutiert”; es gelingt Tolstoj ausserdem mit fiktionaler (und

philosophischer) Literatur eine exemplarische Einheit von Theorie und Praxis herzustellen:

5 Tolstoi, 2000 [1908], S. 34
8 Tolstoi, 1979 [1886], S. 128



Schluss: Dialektik des Todes 30

In the metaphoric transliteration of art, Tolstoy merges and unites these two poles of opposition, the
physical or eventful and the spiritual or meaningful, so that the complex metaphor of Ivan Ilych, as a
whole, unites the lived reality, the bodily-conscious experience of Ivan Ilych (which was also the experi-

ence of Tolstoy) with the theoretical statement dramatized by Gerasim (which is also Tolstoy's state-
147

ment).
Tolstoj zeigt und der Leser schaut: ,,Der Tod des lwan lljitsch” ist — man erinnere sich an die Ausfiih-
rungen zu Tolstojs Denken'* — praktizierte Philosophie. Ein Musterbeispiel fir das, was Gottfried

“9 \ermittelt wird. Die lite-

Gabriel literarische Erkenntnis nennt, die im ,Sprachmodus des Zeigens
rarische Narration bietet dem Leser dadurch, dass sie die Tatsachen (hier den Tod) mittels Darstel-
lung in einen neuen Bezug zum Allgemeinen setzt und auf diese Weise eine Verdanderung in den
Denkmustern des Lesers hervorruft, eine spezifische Form von Erkenntnis.”® Nichts anderes tut
Tolstoj. Der Leser sieht lwan lljitsch tot im Leben liegen, er sieht ihn schliesslich leben, wahrend er
innerlich stirbt und sieht in endlich sterben, wahrend er innerlich zu leben beginnt. Am Schluss der
Erzahlung schaut er mit dem lebenden Iwan lljitsch ins Licht des Todes. So wie Iwan lljitsch den Tod
erlebt, soll der Leser ihn schliesslich erkennen, d.h. sehen. Struktur und Inhalt vereint und damit
Theorie und Praxis in vollkommene Ubereinstimmung gebracht, eréffnet Tolstoj dem Leser endlich
seine ,literarische Erkenntnis” des Todes: Wer so lebt, dass ihm der Tod nichts nehmen kann, flirch-
tet diesen nicht. Wer den Tod nie zu fiirchten hat, flihrt ein gutes Leben wie die Bauern. Der Birger
flrchtet den Tod, darum verdrangt er ihn, den wesentlichen Bestandteil des Lebens. Folglich lebt er
nicht richtig. Aber friiher oder spater zwingt sich die Beschaftigung mit dem eigenen Tod jedem auf,
und wenn es dieser Tod selbst ist, der das mit seiner Anwesenheit tut. Tod und Leben sind also zwei
Seiten der einen Medaille, die Existenz heisst. Will man die Existenz in ihrer vollen Wahrheit erfah-
ren, erleben, muss man sie beide, trotz bzw. gerade wegen ihrer gegenseitigen Negation, in gleicher
Weise annehmen: Das volle und ganze Leben ist nur mit einem vollen und ganzen Tod zu haben, der
eben so wie dieses immer anwesend ist. In dialektischer Manier eroffnet Tolstoj damit dem Leser
eine Sichtweise auf den Tod, die ihn als dialektisches Prinzip des Lebens darstellt. Dieses Prinzip wird
hier als ,,Dialektik des Todes“ bezeichnet.

Der Begriff , Dialektik” durchzieht die Philosophiegeschichte als wesentlicher Bestandteil seit den
Frihdialogen Platons und wurde nach seiner theoretischen Universalisierung151 im sogenannten
,Deutschen Idealismus“*** von Karl Marx und seinen Anhingern im 20. Jahrhundert iibernommen.*>
Das sich dabei stets verdandernde Begriffsverstandnis verunmoglicht es, im Sinne der Dialektik

schlechthin zu sprechen. Obwohl der tatsachliche Einfluss des ,Deutschen Idealismus” auf die Philo-

7 Olney, S. 111f.

8 ygl. Kap. 2.2 dieser Arbeit
49 Gabriel, Gottfried: Zwischen Logik und Literatur — Erkenntnisformen von Dichtung, Philosophie und Wissenschaft, 1991, S.
10

O Ehd. S. 8-11

1 Alwin Diemer formuliert es folgendermassen: ,,Die Dialektik, die bislang nur Denkmethode war, wird zu einer Universalge-
setzlichkeit, die Denken und Sein umgreift.” (Diemer, Alwin: Elementarkurs Philosophie: Dialektik, 1976, S. 49)

32 Gerhard Gamm weist dem Begriff den Zeitraum des halben Jahrhunderts Philosophiegeschichte zu, der hauptsichlich das
Denken von J.G. Fichte, F.W.J. Schelling und G.W.F. Hegel umfasst. (Gamm, Gerhard: Der Deutsche Idealismus — Eine Einfiih-
rung in die Philosophie von Fichte, Hegel und Schelling, 1997, S. 10f.)

3 ygl. Gessman (Hg.), S.166f.



Schluss: Dialektik des Todes 31

sophie Tolstojs schwer zu eruieren sein di]rfte,154 orientiert sich der hier verwendete Begriff der
Dialektik an dem von Fichte ausgehenden, von Schelling Glbernommenen und schliesslich von Hegel
auf den theoretischen Hohepunkt gebrachten Verstandnis der Dialektik.*> Demzufolge wird die
Dialektik als Erklarungs- und Seinsprinzip verstanden, dessen grundlegendes Schema auf der ,Triade

“¥*¢ beruht: Die Wirklichkeit ist die Gesamtheit aller zusammenhangen-

Thesis-Antithesis-Synthesis
den Bewegungsprozesse. In diesem ,Zusammenhang der Dinge” ist jedes Ding die ,Ursache der
Negation von sich selbst” (Thesis) und die , verursachte Negation eines anderen Dinges” (Antithesis).
Der Modus der ,von einer Negation verursachten Negation von sich selbst als neue Ursache” (Syn-
thesis) stellt also die Beschreibungsgrundlage jedes Dinges dar. Somit ist die Dialektik also ein allge-
meines Entwicklungsgesetz der Dinge in der Bewegung. Alles, was sich bewegt, ist verursacht wor-
den und ist selbst wieder Ursache von etwas anderem. Die Gesamtheit der auf diese Weise verur-
sachten Dinge ist die Negation der Ursache."’

Der Tod ist die absolute Negativitdt. Das hat Tolstoj erkannt. Das hat ihn ja Zeit seines Lebens ge-
plagt. Damit stellt sich der Tod als dialektisches Moment des Lebens dar. Auf diese ihm gebihrende
dialektische Weise hat Tolstoj den Tod in seiner Geschichte inszeniert: Das Leben ist ein vom Tod
(Geburt: Das Neue Leben als Tod des Vergangenen Lebens. lwan lljitsch auf dem Totenbett zu Beginn
der Geschichte.) verursachter Tod von sich selbst (Sterbendes Leben und Lebendes Sterben des lwan
lljitsch bis zum Tod.) als neue Ursache (Tod als Licht am Schluss der Geschichte.). In der Dialektik des
Todes ist das Leben die , Thesis”, der Tod die , Antithesis“ und Leben und Tod (als zwei Seiten der
Medaille Existenz) zusammen die ,Synthesis“. Der ,Tod des lwan lljitsch” ist folglich keine traurige
Bestrafungsmetapher, in der die Rache Gottes den siindigen Iwan lljitsch trifft, wie man es anneh-
men kdnnte. Im Gegenteil ist der Tod in der Erzahlung ein Rettungsanker, lwan Iljitsch hingeworfen
in Form des eigenen Todes. ,Fir Iwan lljitsch ist im gottlichen Plan Rettung vorgesehen [.].8
schreibt Nonna Nielsen-Stokkeby. Und sie fahrt fort: ,[...] In erschiitternder Weise hat Tolstoj damit
vor fast hundert Jahren einer menschlichen Hoffnung Ausdruck gegeben, die erst heute ins allgemei-
ne Bewusstsein vordringt.”159 Das Leben rettet sich selbst. Der Tod hat einen Sinn: Er macht das
Leben erst lebenswert, ja Uberhaupt erst moglich. Er ist der Sinn des Lebens. In dialektischer Weise
wird so aus einem sinnlosen Leben ein sinnvoller Tod, wobei sich beide zu einer letztlich sinnvollen

Existenz verbinden. Der Tod ist der dialektische ,Motor des Lebens”. Ein gliickliches Leben ehrt den

Tod. Ein trauriges Leben macht der Tod gliicklich. So kann der Autor vom , Tod des Iwan lljitsch”

" Ulrich Schmid weist Tolstoj in seinen Jugendjahren ,deutliche Spuren einer unausgegorenen Hegel-Lektiire” (Schmid,

Ulrich: Lew Tolstoj, 2010, S. 76) nach. Xavier Tilliette beschreibt in seiner Schelling Biographie den grossen Einfluss des Den-
kers auf die ,slawische Welt“. Dabei hebt er insbesondere die Ubereinstimmung der Philosophie Schellings mit derjenigen von
Tolstoj in dessen ,Jugendkrise” hervor. (Tilliette, Xavier: Schelling, Biographie, 2004, S. 479). Die russische Revolutionarin und
Philosophin Esther Luba Axelrod attestiert Tolstoj in ihrer Dissertation eine Fehlinterpretation von Hegels Staatsphilosophie.
(Axelrod, Esther Luba: Tolstois Weltanschauung und ihre Entwicklung, 1902, S. 64, 106f.)

%3 7u der Entwicklung der Dialektik des ,Deutschen Idealismus” siche: Hartkopf, Werner, in: Zeitschrift fiir philosophische
Forschung 30, 1976, S. 545-547, 553-555, 565f.; Ders. In: Zeitschrift fur philosophische Forschung 23, 1969, S. 3-5

16 Diemer, S. 55

Ebd. S. 49 - 70; Rottgers, Karl/Kohleberger, Helmut K: Dialektik, in: Ritter, Joachim (Hg.): Historisches Wérterbuch der Philo-
sophie, Band 2: D-F, 1972, S. 187-194

**® Nielsen-Stokkeby, S. 136

% Ebd.

157



Schluss: Dialektik des Todes 32

sagen: , Ist das Leben ein Gliick, so ist es auch der Tod, der eine notwendige Bedingung des Lebens
darstellt.”*®

Entsprechend der hegelschen , Negation der Negation” veranschaulicht Tolstoj mit seiner Erzdhlung
also das Prinzip des Lebens, welches man gemass seiner menschlichen Erscheinung im gottlichen
Bewusstseinsstrom, in dem jeder Moment der Tod des vorhergehenden bedeutetlsl, als ,Tod des
Todes” bezeichnen konnte. So darf die tolstojsche Todesdarstellung wohl als Form der Dialektik
verstanden werden, welche bereits Friedrich Engels ,[...] weiter nichts als die Wissenschaft von den
allgemeinen Bewegungs- und Entwicklungsgesetzen der Natur, der Menschengesellschaft und des

«162

Denkens“ " nannte. Der Tod ist der gottliche Sinn des Lebens! Wer ihn verdrdngt, verdrangt das

Leben selbst. Und schliesslich kommt er doch...

%0 Tolstoj, 2000 [1908], S. 455

Vgl. Die abschliessenden Ausfiihrungen zur inhaltlichen Struktur der Erzahlung, Kap. 3.1. S. 20
Engels, Friedrich: Herrn Eugen Diihrings Umwalzung der Wissenschaft (,Anti-Diihring”), 1989, S. 170

161
162



LITERATURVERZEICHNIS

Axelrod, E. L. (1902): Tolstois Weltanschauung und ihre Entwicklung. Stuttgart.

Broch, U. (1999): Wieviel Wahrheit vertrdgt der Mensch? Die ,,Verfallenheit” im ,,Gerede”
des ,man”in Martin Heideggers , Sein und Zeit” und in Leo N. Tolstois ,,Der Tod des
Iwan lljitsch”. Aachen.

Burger, H. (1988): Tractatus logico-suicidalis - Uber die Selbsttétung. Berlin.

Camus, A. (2000 [1965]): Der Mythos des Sisyphos. Reinbeck bei Hamburg.

Diemer, A. (1976): Elementarkurs Philosophie: Dialektik. Dusseldorf/Wien.

Engels, F. (1989): Herrn Eugen Diihrings Umwidilzung der Wissenschaften ("Anti-Diihring").
Berlin.

Frege, G. (1969): Funktion, Begriff, Bedeutung - Fiinf logische Studien. Gottingen.

Gabriel, G. (1991): Zwischen Logik und Literatur - Erkenntnisformen von Dichtung,
Philosophie und Wissenschaft. Stuttgart.

Gadamer, H.-G. (1990 [1960]): Wahrheit und Methode - Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik. Tubingen.

Gamm, G. (1997): Der Deutsche Idealismus - Eine Einfiihrung in die Philosophie von Fichte,
Hegel und Schelling. Stuttgart.

Gessmann, M. (Hrsg.) (2009): Philosophisches Wérterbuch. Stuttgart: Alfred Kréner.

Groys, B. (1994): Die Krankheit der Philosophie. In Leo Schestow: Tolstoi und Nietzsche —
Die Idee des Guten in ihren Lehren. Miinchen. S. VII-XXIX.

Hartkopf, W. (1969): Die Dialektik in Schellings Friihschriften. Studien zur
Entwicklungsgeschichte der Dialektik 1. Zeitschrift fir philosophische Forschung 23,
3-23.

Hartkopf, W. (1976): Die Anfidnge der Dialektik bei Schelling und Hegel. Zusammenhdnge
und Unterschiede. Zeitschrift fiir philosophische Forschung 30, 545-566.

Heidegger, M. (2006 [1953]): Sein und Zeit. Tibingen.

Hohl, L. (1981): Die Notizen oder Von der unvoreiligen Vers6hnung. Frankfurt am Main.

Hohl, L. (1984): Dass fast alles anders ist. Frankfurt am Main.

Hoppe, B. (2009): Geschichte Russlands. Stuttgart.

Hudspith, S. (2006): Life in the Present: Time and Immortality in the Works of Tolstoy. The
Modern Language Review 101, S. 1055-1067.

Kamm, F. M. (2003): Rescuing Ivan Ilych: How We Live and How We Die. Ethics: An
International Journal of social, Political and Legal Philosophy 113, S. 202-233.

Kockert, M. (2007): Die Zehn Gebote. Miinchen.

Kues, M. (1943): Jasnaja-Poljana - Ernste und heitere Stunden bei Leo Tolstoi. Bern.

Machinek, M. (1998): Gottes- und Menschenbild als Schliissel zum Verstdndnis des radikalen
Pazifismus Leo Tolstojs. Forum fir Katholische Theologie 14, S. 49-61.

Machinek, M. (1999): L.N. Tolstoj - ein Gnostiker seiner Zeit? Forum fir Katholische
Theologie 15, S. 264-277.

Metz, T. (2003): The Immortality Requirement for Life’s Meaning. Ratio XVI, S. 161-177.

Milkov, N. (2004): Leo Tolstois Darlegung des Evangelium und seine theologisch-
philosophische Ethik. Perspektiven der Philosophie 30, 311-333.

Napier, J. J. (1983): The Stages of Dying and "The Death of Ivan Ilych”. College Literature 10,
S. 147-157.

Nielsen-Stokkeby, N. (1979): Nachwort. In L. N. Tolstoi, Der Tod des Iwan lljitsch. Frankfurt
a. M. S.129-143.

Olney, J. (1972): Experience, Metaphor, and Meaning: "The Death of Ivan Ilych". The Journal
of Aesthetics and Art Criticism 31, S. 101-114.

Pachmuss, T. (1961): The Theme of Love and Death in Tolstoy's the Death of Ivan llyich.
American Slavic and East European Review 20, 72-83.

Perrett, R. W. (1985): Tolstoy, Death and the Meaning of Life. Philosophy 60, S. 231-245.



Pratt, A. (1992): A Note on Heidegger’s Death Analytic: The Tolstoyian Correlative. Analecta
Husserliana — The Yearbook of Phenomenological Research 38, S. 297-304.

Prechtl, P. (Hrsg.) (2004): Grundbegriffe der analytischen Philosophie. Stuttgart/Weimar.

Rottgers, K./Kohleberger, H. K. (1972): Dialektik. In J. Ritter (Hrsg.), Historisches Woérterbuch
der Philosophie. Bd. II. Basel/Stuttgart. S. 187-194.

Schaup, S. (Hrsg.) (2006): Sterben heisst Leben lernen. Freiburg.

Schestow, L. (1994 [1900]): Tolstoi und Nietzsche. Die Idee des Guten in ihren Lehren (N.
Strasser, Ubers.). Miinchen. S. XXI-262.

Schmid, U. (2010): Lew Tolstoi. Minchen.

Schmid, U. (2011): Nachwort. In L. Tolstoi, Fiir alle Tage - Ein Lebensbuch. Miinchen. S. 727-
742.

Schulz, W. (1985): Metaphysik des Schwebens: Untersuchungen zu Geschichte der Asthetik.
Pfullingen.

Seifrid, T. (1998): Life's Page: Perspectival Vision in Tolstoy. PMLA 113, S. 436-448.

Sill, B. (1999): Ethos und Thanatos — Zur Kunst des guten Sterbens bei Matthias Claudius,
Leo Nikolajewitsch Tolstoi, Rainer Maria Rilke, Max Frisch und Simone de Beauvoir.
Regensburg.

Spinoza, B. d. (1976): Die Ethik, Schriften und Briefe (C. Vogl, Ubers.). Stuttgart.

Stein, L. (1920): Tolstois Stellung in der Geschichte der Philosophie. Archiv fir Geschichte
der Philosophie 32, S. 125-141.

Thompson, C. (1997): Wittgenstein, Tolstoy and the Meaning of Life. Philosophical
Investigations 20, 97-116.

Tilliette, X. (2004): Schelling, Biographie. Stuttgart.

Tolstoi, L. (1901 [1900]): Muss es denn wirklich so sein? Ein Aufruf an die Menschheit (W.
Czumikow, Ubers.). Leipzig. S. 3-49.

Tolstoi, L. (1979 [1886]): Der Tod des Iwan lljitsch (). v. Guenther, Ubers.). Frankfurt a. M.

Tolstoi, L. (2008 [1886]): Der Tod des Iwan lljtsch (). Goldbaum, Ubers.). K&In.

Tolstoi, L. (2011 [1908]): Fiir alle Tage - Ein Lebensbuch (C. Kérner, Ubers.). Miinchen.

Tolstoy, A. (1960): Tolstoy and the Russian Peasant. Russian Review 19, S. 150-156.

Troyat, H. (1966): Tolstoi oder Die Flucht in die Wahrheit. Wien/Dusseldorf.

Volpi, F. (Hrsg.) (1999): Grosses Werklexikon der Philosophie. Stuttgart.

Von Matt, P. (11.09.2010): Die Macht des Eros und die Kiinste. Neue Zircher Zeitung (NZZ),
S. 59.



