
 

 

UNIVERSITÄT LUZERN 
K U L T U R -  U N D  S O Z I A L W I S S E N S C H A F T L I C H E  F A K U L T Ä T  

Dialektik des Todes 
Tolstoj und „Der Tod des Iwan Iljitsch“ 

 

Sandro Wiget 

HS 2010 

 

 

Mit dem "Tod des Iwan Iljitsch" gelingt es dem russischen Schriftsteller Leo N. Tolstoj, Er-
fahrung, Philosophie und Literatur auf wirkungsvolle Weise zusammenzuführen. Die Bedeu-
tung des Todes wird in ihrer unmittelbaren Abhängigkeit von Inhalt, Ausdruck und Struktur 
der Erzählung dargestellt. In dem Sinne wird Literatur selbst zu Philosophie und der Tod 
entpuppt sich als Schlüssel zur Erkenntnis. 



 

 

SELBSTÄNDIGKEITSERKLÄ RUNG  

 

Zur Hauptseminararbeit: Dialektik des Todes: Tolstoj und „Der Tod des Iwan Iljitsch“ 

 Verfasst von Sandro Wiget 

 Eingereicht bei Dr. Prof. Dieter Teichert 

 Am 14.12.2011 

Hiermit erkläre ich, dass ich die oben genannte Seminararbeit selbständig verfasst und keine ande-

ren als die von mir angegebenen Quellen und Hilfsmittel benutzt habe und dass diese Seminararbeit 

noch nicht anderweitig eingereicht wurde.  

 

Brunnen, Datum ________________ Unterschrift: _________________ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sandro Wiget 
Kirchenriedweg 20 
6440 Brunnen 
041 820 38 48 / 079 828 41 47 
S08-451-635 

 

Philosophisches Seminar 
Hauptseminar 
Philosophie und Literatur 
Prof. Dr. Christiane Schildknecht 
Prof. Dr. Dieter Teichert 
 

 

 

§38 Unkorrektheiten bei schriftlichen Arbeiten 
Abs. 1: Wird eine schriftliche Arbeit nicht in allen Teilen selbständig verfasst und 
versucht die studierende Person zu ihrem Vorteil darüber zu täuschen, wird die 
Arbeit endgültig abgelehnt.  
Abs. 2: Bei wiederholter Unkorrektheit ist der angestrebte Abschluss endgültig 
nicht bestanden.  
Abs. 3: Wir die Täuschung erst nach Beendigung der Studien entdeckt, kann der 
verliehene Grad entzogen werden.  
 
Aus: Studien- und Prüfungsordnung der Kultur- und Sozialwissenschaftlichen 
Fakultät der Universität Luzern (Ausgabe vom 1. Juli 2006) 



 

 

INHALT  

1. EINLEITUNG ........................................................................................................................... 4 

2. DER TOD UND LEO N. TOLSTOJ .............................................................................................. 6 

2.1. STERBEN MIT RELIGION ................................................................................................................... 8 

2.2. LEBEN MIT PHILOSOPHIE ................................................................................................................. 9 

3. DER TOD DES IWAN ILJITSCH ............................................................................................... 12 

3.1. STERBEN .................................................................................................................................... 13 

3.2. STERBEND LEBEN ......................................................................................................................... 16 

3.3. LEBEND STERBEN ......................................................................................................................... 21 

3.4. LEBEN ........................................................................................................................................ 26 

4. SCHLUSS: DIALEKTIK DES TODES .......................................................................................... 29 



 

 

Der Tod ist im grossen Naturschauspiel der Tritonus, der „diabolus in musica“, noch besser: der Deus ex 

machina.
1
 

er Tod. Kein einfaches Thema. Kein Aspekt des Daseins ist wohl schwieriger zu begreifen 

als dessen eigenes Ende. „Mein Tod“ passt nicht, er lässt sich nicht einfach so in die wohl-

geordnete Struktur des menschlichen Lebens integrieren. Ob es mit Übung gelingt? Frag-

lich. So fordert denn das Dasein Kreativität. Und der erfinderische Geist des Menschen liefert. Von 

den alten Griechen bis ins neue Heute ist es deswegen allgegenwärtig, das Thema Tod. Von den 

einfältigsten Alltagsgesprächen, über die abstraktesten Wissenschaftsdiskurse, bis hin zur schönsten 

Poesie: Der Tod war und ist in aller Munde. Er wird es wohl auch bleiben. Doch in dem Masse wie im 

gesellschaftlichen Diskurs unvermeidlich, bleibt er im individuellen Bewusstsein unfassbar. Im Mun-

de gewonnen, im Denken zerronnen. Pragmatiker verdrängen ihn und Künstler malen ihn an, verpas-

sen ihm ein hübsches Gewand. Aber allen zeigt er sich schliesslich doch. Ohne Dekoration. „Man 

haut auf den hedonistischen Putz und lässt den Gevatter Tod einen guten Mann sein. Das hindert ihn 

aber nicht daran, von Zeit zu Zeit ans Fenster zu klopfen.“
2
 Treffender könnte es der Zürcher Litera-

turwissenschaftler Peter von Matt in seinem Referat am NZZ-Podium des Lucerne Festival 2010 wohl 

kaum formulieren. Der Tod ist des Menschen einzige Gewissheit. 

Ob er dem Verständnis offen wäre? Auch das bleibt fraglich. Wir mögen ihn als „Übergang“ „verste-

hen“, in dem Sinne, dass ein Aspekt von uns in einer anderen Form von Existenz weiterexistiert. Oder 

wir können ihn gar als vollständiges Ende der individuellen Existenz annehmen: Es bleiben Annah-

men. Umso aufrichtiger ist es daher, diese gegenwärtige Tatsache zu anerkennen und jede Ausei-

nandersetzung mit dem Tode bis zu einem gewissen Grade in die endlose Ansammlung der verschie-

densten Spekulationen einzureihen. Das muss auch diese Arbeit. In dem Sinne bleibt der Tod ein 

offenes Ende. Dass man jedoch mit diesem offenen Ende konfrontiert wird, ist nicht offen. Und ein-

zig dies soll im weiteren Text von Interesse sein. Es gibt den Tod. Und bis zum Zeitpunkt seines gros-

sen Auftrittes darf der Mensch die Spekulation in ihre Schranken weisen. Das Leben bleibt in unserer 

Hand. Und wenn nicht in der Hand, dann doch zumindest in der Erfahrung. Für unsere Spekulation, 

und generell für unsere Wahrnehmung muss also das Leben sorgen. Dieses schuldet uns damit den 

Blick auf den Tod. So fordert denn auch das Menschenwesen, in Unabhängigkeit von jedem subjekti-

ven Willen, diesen Blick. „Sein“ und „Werden“ verantworten den individuellen Bezug zum Ende. Es 

scheint somit keineswegs verfehlt, das „Wie“ und „Warum“, sowie die „Wohin“-Vermutung des 

Todes seinem Wesen nach der menschlichen Erfahrungswelt zuzuordnen. Und ist der Tod auch noch 

so unbequem in dieser Wahrnehmung. Ganz in Übereinstimmung mit diesen Betrachtungen sind 

somit Albert Camus‘ Gedanken, wenn er sich in seinem „Mythos des Sisyphos“ fragt: „Gibt es eine 

Logik bis zum Tode?“
3
. Zerbricht er sich doch damit über nichts anderes den Kopf, als über die Be-

wältigung des Daseins, im Hinblick auf unsere wahrnehmungsbedingte Bezogenheit zum Tode. Diese 

Bewältigung soll nun im Zentrum der vorliegenden Arbeit stehen.  

                                                           
1 Burger, Hermann: Tractatus logico-suicidalis – Über die Selbsttötung, 1988, S. 22 
2 Von Matt, Peter, in: NZZ, 11.09.2010, S. 59 
3 Camus, Albert: Der Mythos des Sisyphos, 2000 [1965], S. 18 

Einleitung 4 

D 



 

 

Entscheidendes für die literarische und philosophische Auseinandersetzung der Gesellschaft mit dem 

Tode hat der russische Graf und Schriftsteller Leo Tolstoj (Leo Nikolajewitsch Tolstoj; 1828-1910)
4
 

geleistet. Das ganze Leben und Denken des Grafen ist durchdrungen von der Auseinandersetzung 

mit dem eigenen Tod. So schreibt er beispielsweise am 1. Januar 1883 in seinem Tagebuch: „Ein 

neues Jahr! Ich wünsche mir und allen, gut zu sterben.“
5
 Entsprechend widerspiegelt sich dieser 

intensive Dialog mit dem Tod in seinem gesamten Werk. Im Schreiben versuchte der russische Den-

ker seine existenziellen Ängste zu bewältigen. Dieser „Kampf“ dürfte in der Erzählung „Tod des Iwan 

Iljitsch“ seinen literarischen Höhepunkt erreicht haben;
6 

und damit wohl auch den philosophischen.
7
 

Nicht zuletzt der tiefen existenziellen Dimension also, die dem Tod in Tolstojs Daseinsbewältigung 

beizumessen ist, verdankt sich die intensive Nähe seiner Todesbeschreibungen. Tolstojs persönliche 

Auseinandersetzung liefert dem Menschen auf diese Weise einen fruchtbaren Boden für die gegen-

wärtige Beschäftigung mit dem Tod. Iwan Iljitsch dient hier als Exempel. Sein Todesprozess und des-

sen Darstellung gilt es zu untersuchen. 

Diese Arbeit äussert sich damit als Versuch, sich der tolstojschen Dimension des Lebensendes zu 

nähern. In dem Sinne stellt die ausstehende Rekonstruktion des literarisch inszenierten Todespro-

zesses, des Sterbens der fiktiven Person „Iwan Iljitsch“, dieses Lebensende in den Bezug zur Welter-

fahrung eines jeden Individuums: Was bedeutet „Der Tod des Iwan Iljitsch“ für das Leben des Men-

schen? Und wie vermittelt Tolstoj dem Leser diese Bedeutung? Das sind die zentralen Fragen. Dabei 

werden in einem ersten Schritt wesentliche biographische und allgemeine Hintergründe zur Religion 

und Philosophie des russischen Denkers erläutert. Es dürfte sich nämlich insbesondere für ein Werk 

wie den „Tod des Iwan Iljitsch“, eine Novelle, die in fiktionaler Deskription ein philosophisches The-

ma darstellt, indem es auf eine existenzielle Frage antwortet, als sehr ergiebig erweisen, wenn man 

mit der philosophischen Grundintention des Autors bereits im Voraus vertraut ist. Wie hat also der 

Schriftsteller Leo Tolstoj gelebt? Auf welche Weise dachte der religiöse Graf? Was glaubte der russi-

sche Philosoph? Das sind die Fragen, denen im folgenden Kapitel dieser Arbeit nachgegangen wer-

den soll. 

Es entsteht so notwendigerweise eine bestimmte Charakteristik und damit eine vorgezeichnete Per-

spektive, eine Position von der aus das gezeichnete Leben des Iwan Iljitsch betrachtet wird. Dass auf 

diese Weise bereits eine bestimmte Deutung in den gelesenen Text importiert wird, versteht sich 

von selbst. Eine solche Deutung dürfte allerdings immer, ob bewusst oder unbewusst, von Anbeginn 

                                                           
4 Gessmann, Martin (Hg.): Philosophisches Wörterbuch, 2009, S. 720 (In dieser Arbeit wird die russische Schreibweise des 
Namens, „Tolstoj“, beibehalten. Weil aber in der deutschen Rezeption eine andere Schreibweise, „Tolstoi“, verwendet wird, 
ergibt sich hier eine Diskrepanz zwischen dem in der Arbeit geschriebenen und dem zitierten Namen des russischen Autors. 
5 Tolstoj, Leo, zitiert in: Sill, Bernhard: Ethos und Thanatos – Zur Kunst des guten Sterbens bei Matthias Claudius, Leo Nikola-
jewitsch Tolstoi, Rainer Maria Rilke, Max Frisch und Simone de Beauvoir, 1999, S. 60 
6 Sill, S. 57-61, 84 
7 Sogar Martin Heidegger, „einer der bedeutendsten Philosophen des 20. Jh.s.“, wie dieser im „Grossen Werklexikon der 
Philosophie“ (Volpi, Francesco (Hg.), Band 1, 1999, S. 649) genannt wird, kommt nicht umhin, in seinem Hauptwerk „Sein und 
Zeit“ auf die inhaltliche Parallele zu Tolstojs „Tod des Iwan Iljitsch“ zu verweisen (Siehe: Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 
2006 [1953], S. 254). Sie ist damit die einzige Literatur in fiktionaler Prosa, die in „Sein und Zeit“ zitiert wird. Man gedenke 
dazu der Hinweise von Kritikern auf die Parallelen, die dieses Werk Heideggers auch zum Denken von Rainer Maria Rilke und 
Karl Jaspers aufweist. Diese beiden erwähnt Heidegger jedoch nirgends (Pratt, Alan, in: Analecta Husserliana – The Yearbook 
of Phenomenological Research 38,  1992, S. 297). 

Einleitung 5 



 

 

in jedes Textverständnis hineingelegt sein.
8
 Sie explizit auszuformulieren und in die Analyse mit ein-

zubeziehen, kommt folglich einer bewussten Rekonstruktion des philosophischen Inhaltes nur ent-

gegen.  

Anschliessend wird diese Rekonstruktion der Handlung in ihrem Zusammenhang und ihrer Bedeu-

tung vorgenommen. Ausgehend vom Tod selbst, der in seiner Erscheinung als „Tod des Anderen“ die 

Erzählung einläutet, wird dieser über die Rekapitulation eines entfremdeten Lebens, das letztlich 

dem entfremdeten Sterben seinen ihm durch sich selbst zugewiesenen Platz freigibt, beschrieben. 

Auf diese Weise endet die Darstellung wieder im Tod, beschrieben als „Tod des Ich“. Was sich also 

im ersten Teil dieser Arbeit im Denken und Leben Tolstojs anbahnt, erhält im darauffolgenden seine 

Gestalt mit Iwan Iljitsch, um schliesslich mit dem dritten und letzten Schritt, einer rekapitulierenden 

Interpretation, abgeschlossen zu werden und seine Bezeichnung zu erhalten: Die Dialektik des Todes.  

 

orin liegt die Bedeutung des Todes für den Menschen? Was kann ein Ende schon 

anderes bedeuten, als eben, das Ende? Beim Tod könnte man in der Hinsicht vielleicht 

geneigt sein, auf den sonnigen Werdegang der Seele, den unsterblichen Ausdruck der 

menschlichen Individualität, zu verweisen. Nun, das gilt hier nicht, will man der eingangs geschilder-

ten Fragestellung gerecht werden. Auch Leo N. Tolstoj, obwohl selbst bekennender Christ
9
, dürfte 

eine Ausflucht ins Jenseits dergestalt wohl von sich gewiesen haben, wenn es um die Bedeutung des 

Todes für das menschliche Leben ging. Mit Iwan Iljitsch und dessen Schicksal scheint er uns das aus-

drücklich zu vermitteln. Doch bevor das Schicksal von Iljitsch ein weiteres Mal durchleuchtet wird, 

muss noch etwas näher auf dessen Schöpfer, Tolstoj persönlich, eingegangen werden. 

In der Erzählung vom „Tod des Iwan Iljitsch“ scheint es nämlich schwer, eine Grenze zwischen Litera-

tur, Autobiographie, Beichte und Bekenntnis zu ziehen. Denn auch Tolstoj musste zur Zeit der Nie-

derschrift wie seine Hauptfigur Iwan Iljitsch eine längere schmerzhafte Krankheit durchmachen. 

Ebenfalls lässt die Geschichte an den Todeskampf des mit Tolstoj befreundeten Iwan S. Turgenjew 

erinnern. Ausserdem war Tolstojs Lebensweg von vielen Widersprüchen geprägt. Schliesslich war er 

ein wohlhabender gräflicher Gutsbesitzer, ein Bürger also, der sich und seine Gesellschaft von den 

Bediensteten bewirten liess. Demgegenüber kämpfte er jedoch mit Worten und Taten gegen die 

Privilegien der Besitzenden, gegen Zensur, Nationalismus und die Missstände der hungernden Bau-

ern. Neben Krankheit und Tod ist dementsprechend auch die Gesellschaftskritik ein Thema, das die 

Geschichte des Iwan Iljitsch anspricht.
10

 

Die fortwährende Suche nach der richtigen Lebensphilosophie durchdringt alle Werke des russischen 

Grafen. Dabei analysiert er in ausführlicher Weise das Innere der Menschen seiner Umgebung, deren 

                                                           
8 Vgl. Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode - Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik, 1990 [1960], S. 165-
169 
9 Nachdem er in jungen Jahren seinen orthodoxen Glauben verloren hatte, wendete er sich in seinem späteren Lebensab-
schnitt wieder intensiv dem Glauben zu. Diese Zuwendung schlug noch später allerdings in eine totale Ablehnung gegenüber 
der institutionalisierten Religiösität um, wobei er sich immer noch als Christ bezeichnete. Er verfocht nun sein „eigenes Chris-
tentum“ (Machinek, Marian, in: Forum für Katholische Theologie 14, 1998, S. 49-51). „Der Tod des Iwan Iljitsch“ hat Tolstoj 
nach dieser religiösen Wende verfasst (Schulz, Walter: Metaphysik des Schwebens, 1985, S. 476). 
10 Nielsen-Stokkeby, Nonna, in: Der Tod des Iwan Iljitsch, 1979 [1886], S. 131-134 

Der Tod und Leo N. Tolstoj 6 

W 



 

 

Art zu leben sich grundsätzlich vom Dasein der armen Bevölkerung und besonders von den leiden-

den Bauern dieser Zeit unterschied. In dieser bäuerlichen Lebensweise glaubte er sodann auch den 

Lebenssinn zu finden. So war er der Ansicht, selbst Bauer werden zu müssen, um gut und dem 

menschlichen Wesen entsprechend zu leben. In dem Sinne gab er sich ausgiebig den anfallenden 

handwerklichen Tätigkeiten hin. So stellte er beispielsweise sein Schuhwerk eigenhändig her und 

erledigte diverse Säuberungsarbeiten, für welche er eigentlich Angestellte zur Verfügung gehabt 

hätte. Das war der „eher introvertierte Grübler und Denker [in Tolstojs Wesen], der alles und sich 

selber permanent in Frage stellte.“
11

 Daneben existierte aber auch „der, der die Sünden und Laster, 

Saufgelage, Kartenspiele, Zigeunerliebschaften paarte mit der ihm eigenen Intoleranz, Unselbstän-

digkeit, Unstetigkeit und beissendem Sarkasmus.“
12

 Diese innere Zerrissenheit widerspiegelt sich 

beispielsweise auch in der Tatsache, dass er zwar einerseits das sinnvolle Leben im „Bäuerlich-

Naturverbundenen“ zu finden glaubte, andererseits jedoch seinen Kindern einprägte, eine gute 

Schulbildung zu absolvieren um ein besseres Leben als die bäuerlichen Dorfbewohner führen zu 

können und sie auf das Leben in der „gehobenen Gesellschaft“ vorbereitete. Sein eigenes Dasein 

vollzog sich in unbeständigem Zick-Zack und in dem ständigen Zwiespalt zwischen einem sinnvollen 

Leben und dem Reiz des Sinnlichen, dem Widerspruch zwischen Genuss und Verpflichtung sich selbst 

und seinen Mitmenschen gegenüber.
13

 

Entsprechend betrachtet der russische Philosoph den Tod und damit den Prozess des Sterbens sehr 

differenziert. Nicht alle Menschen sterben denselben Tod. Tolstoj unterscheidet einerseits zwischen 

dem Tod des einfachen, bäuerlich-naturverbundenen Menschen. Verkörpert wird dieser Mensch in 

der hier behandelten Erzählung von dem Diener Gerassim. Entgegengesetzt dazu beschreibt er den 

Tod des höher Gestellten, des bürgerlichen Menschen im 19. Jahrhundert, welcher in der Geschichte 

von Iwan Iljitsch verkörpert wird, wie später noch genauer erläutert wird. Diese Arten, den Tod zu 

erleiden, sind beides Phänomene, Extreme, wie Tolstoj sie in seiner Gegenwart vorzufinden glaubte. 

Der Bauer und der Bürger des 19. Jahrhunderts in Russland. Dabei darf man diese Todesarten nicht 

als festgesetzte Möglichkeiten betrachten. Sie stellen kein striktes „Entweder-Oder“ dar, sondern 

sind als zwei Endpunkte auf einer Skala zu verstehen. Je mehr ein Mensch von der bäuerlichen, ur-

sprünglichen Lebensweise abkehrt, desto bürgerlicher wird sein zukünftiger Tod. Der Tod des Bür-

gers ist also negativ zum „Bauerntod“ definiert.
14

 

 

och was zeichnet für Tolstoj „den Bauern“ aus, und wie lebt im Gegensatz dazu „der Bür-

ger“? Der Schlüssel findet sich in Tolstojs Verständnis vom Christentum. Der Bauer stirbt 

ohne Aufsehen und in Ruhe, denn für ihn ist der Tod selbstverständlicher Bestandteil des 

                                                           
11 Broch, Udo: Wieviel Wahrheit verträgt der Mensch? Die „Verfallenheit“ im „Gerede“ des „man“ in Martin Heideggers „Sein 
und Zeit“ und in Leo N. Tolstois „Der Tod des Iwan Iljitsch“, 1999, S. 49 
12 Ebd. 
13 Ebd. S. 44-52 
14 Schulz, S. 474-476 

Sterben mit Religion 7 

D 



 

 

Lebens. Der Kreislauf des Lebens. Oder wie man heute zu sagen pflegt: Der Lauf der Dinge.
15

 Für den 

Bauern gehört der Tod unmittelbar zum Leben. Er ist etwas Eigenes und so real wie der eigene Kör-

per, die eigene Zeit. Der natürliche Mensch kann Leben nicht mal denken ohne Tod: Der Tod ist Le-

ben.
16

 Bezeichnend dafür dürfte die Beschreibung Tolstojs vom Begräbnis seiner Mutter sein: 

Ich schaute hin und fühlte, wie eine unerklärliche, unüberwindliche Macht meine Augen zu diesem leblo-

sen Antlitz hinzog. Ich kam mit den Augen nicht los davon, und meine Vorstellungskraft malte mir Bilder 

voll des blühenden Lebens und Glücks. Ich vergass, dass der tote Körper, der da vor mir lag, und auf den 

ich gedankenlos blickte wie auf einen Gegenstand, der gar nichts mit meiner Erinnerung zu tun hatte, sie 

selbst war.
17

 

Diese „Bilder des blühenden Lebens“, diese Naturhaftigkeit, sind nämlich in grundsätzlicher Weise 

mit Tolstojs Glauben verbunden. Einem Glauben, der diesseitsbejahend dem Tod seine fürchterliche 

Maske entfernen soll. Der Tod ist natürlich und gemäss Tolstoj notwendig für die Vollendung des 

menschlichen Wesens, des „Ich“. Oder um es mit Sarah Hudspith zu sagen: „Death for Tolstoy is the 

ultimate destruction of the earthly individual personality and the completion of the uncovering of 

the spiritual self which has been in process since birth.”
18

 Die Beschreibung vom Anblick seiner toten 

Mutter verdeutlicht das in besonderer Weise. Denn wer, oder was auf dem Sterbebett lag, war eben 

nicht mehr Tolstojs Mutter. Ihre weltliche Existenz ist zerstört und ihr Leben im „Wesen Gottes“ 

vollendet. Die Natur hat den leer gewordenen Platz in der Welt ersetzt. Tolstojs Mutter aber hat sich 

mit ihrem Tod selbst vollendet und den Platz in Gott eingenommen.
19

 

Tolstoj verbindet also Naturhaftigkeit mit Gottesglauben. Eine Naturhaftigkeit, die für ihn der russi-

sche Bauer seiner Zeit verkörpert. So berichtet Tolstojs jüngste Tochter Alexandra: „For Tolstoy the 

peasants were the real people - those who work with their hands and feed the world with what they 

produce; they are close to nature and therefore closest to God.”
20

 In seinem zweiten Lebensab-

schnitt, der Zeit der Niederschrift dieser Erzählung, bezeichnete sich Tolstoj nämlich selbst noch als 

Christ, distanzierte sich aber deutlich von der institutionalisierten christlichen Religion seiner Zeit. 

Ein religiöses Dogma, das mit dem Jenseits vertröstet, konnte Tolstoj zu der Zeit nicht mehr aner-

kennen. Er wollte eine Religion, die den Himmel auf Erden nicht nur verspricht, sondern verkörpert 

und lebt. Das „Leben“ ist wichtig. Es ist die Kraft Gottes. In dem Sinne ist das Ganze, alles Seiende, 

zusammenhängend miteinander verbunden durch Gott und in Gott. Ja vielleicht könnte man sogar 

sagen: alles ist Gott. In diesem Punkt stimmt Tolstojs Gottesverständnis ganz mit der Philosophie 

Spinozas überein
21

, der in seiner „Ethik“ folgert: „Alles was ist, ist in Gott, und nichts kann ohne Gott 

sein, noch begriffen werden. […] Ausser Gott gibt es keine Substanz und kann keine gedacht werden 

                                                           
15 Ebd. 
16 Tolstoy, Alexandra, in: Russian Review 19, 1960, S. 151-153 
17 Tolstoj, Leo, zitiert in: Schulz, S. 475 
18 Hudspith, Sarah, in: The Modern Language Review 101, 2006, S. 1056 
19 Schulz, S. 475; Metz, Thaddeus, in: Ratio XVI, 2003, S. 170-173 
20 Tolstoy, Alexandra, S. 151 
21 Vgl. Stein, Ludwig, in: Archiv für Geschichte der Philosophie 32, 1920, S. 132f. 

Sterben mit Religion 8 



 

 

[…].“
22

 Also ist die Natur ein Ausdruck der göttlichen Substanz. Die Kraft Gottes durchdringt die ge-

samte Natur und damit auch den Menschen. Auf diese Weise hängen die individuellen Manifestatio-

nen der Substanz, des Ganzen oder Gott, in gesetzesmässiger Wechselwirkung miteinander zusam-

men. Dieses göttliche Gesetz, woraus Tolstoj schliesslich die Moral ableitet, wirkt so als allumfassen-

de Bewegung auch in, mit und durch den Menschen; es ist das Leben. Handelt der Mensch vernünf-

tig und moralisch, was gemäss dem russischen Philosophen dasselbe ist, so handelt der Mensch der 

natürlichen Gesetzmässigkeit und Gott entsprechend.
23

 

Das von diesem göttlichen „All-Zusammenhang“ abgeleitete Lebensgesetz ist der „Inbegriff der Lie-

be“
24

. Folglich ist die „Liebe“ der Schlüssel zur Wahrheit. Es handelt sich hierbei um einen sehr weit 

gefassten Begriff von Liebe, der von der sinnlichen Begierde, welcher Tolstoj ablehnend gegenüber-

stand
25

, zu trennen ist. Man fasst den tolstojschen Liebesbegriff wohl am besten mit dem geläufigen 

Verständnis von „christlicher Nächstenliebe“. Konkret ausformuliert hat Tolstoj das Lebensgesetz der 

Liebe in seiner Interpretation des Evangeliums. Zentral darin ist die Bergpredigt (Mt. 5-7), die Tolstoj 

in fünf Gebote formuliert, welche ein ganzheitliches Gesetz bilden sollen. Marian Machinek bezeich-

net dies in Anlehnung an die Latinisierung der griechischen Bezeichnung für die Zehn Gebote („Deka-

log“
26

) als den „tolstojschen Pentalog“
27

.
28

 

Der russische Denker glaubte also nicht an einen personifizierten Gott, an keine transzendente 

Macht, die von Aussen auf die Welt einwirkt, sondern an das Göttliche, das der Natur und damit 

auch dem Menschen immanent ist.
29

 So erhält das Sterben eine deutlich positive Wendung: es wird 

zur Rückkehr in die göttliche Einheit, sozusagen das letzte ultimative Aufgehen in Gott, das der 

Mensch bereits mit einer vernünftigen Praxis im Leben antizipiert. 

 

olstois Philosophie entspricht diesem naturverbundenen Gottesglauben. Ja sie ist wohl nur 

schwer von diesem zu trennen, denn für ihn war sein „Christentum“ eine Lebensphiloso-

phie. Als Hauptmotiv des Evangeliums bezeichnet er gemäss Nikolay Milkov: „Wie man 

leben muss; Was der Sinn des Lebens ist; Was ich bin.“
30

. Diese Erkenntnis ist stark verbunden mit 

seinem engen Kontakt zum „einfachen“ Volk. Er lebte beispielsweise mehrere Monate mit den 

Baschkiren, einem Nomadenvolk im Ural, dessen Angehörige ihren Lebenssinn – so die Wahrneh-

mung des russischen Grafen – in der Lehre Jesu fanden.
31

 

                                                           
22 Spinoza, Baruch de, in: Bülow, Friedrich (Hg.): Spinoza – Die Ethik, Schriften, Briefe, Stuttgart, 1976, S. 14 
23 Machinek, 1998, S. 57-59; dies. In: Forum für Katholische Theologie 15, 1999, S. 268-273 
24 Dies. 1999, S. 272 
25 Diese abwertende Haltung gegenüber dem Sinnlichen und insbesondere der sexuellen Begierde ist wohl einer der wichtigs-
ten biographischen „Selbstwidersprüche“ in Tolstojs religiös-philosophischem Gesamtkonzept. Ablehnend steht er aus diesem 
Grund auch der Ehe gegenüber, die er nur aufgrund ihrer gesellschaftlichen Unvermeidbarkeit und der biologischen Notwen-
digkeit halber toleriert. Sein Ziel wäre es, wie alle institutionellen Gebilde der bürgerlichen Gesellschaft, auch diese durch die 
„wahre Liebe“ im Sinne einer „platonischen Partnerschaft“ zu überwinden. Diese Haltung steht über die Gesamtbiographie 
hinaus in engem Zusammenhang mit Tolstojs tatsächlichen Problemen in seinem Eheleben (Machinek, 1998, S. 53f.; Dies. 
1999, S. 273; vgl. Kap. 2, S. 6f. dieser Arbeit). 
26 Vgl. Köckert, Matthias: Die Zehn Gebote, 2007, S. 14 
27 Machinek, 1998, S. 51 
28 Ebd. S. 51f.; Dies. 1999, S. 271f. 
29 Vgl. „Achtzehnter Lehrsatz“ in der „Ethik“ (Spinoza, S. 24): „Gott ist die inbleibende (immanente), nicht aber in anderes 
übergehende (transiente) Ursache aller Dinge.“ 
30 Milkov, Nikolay, in: Perspektiven der Philosophie 30, 2004, S. 320 
31 Ebd. S. 319-321 

Leben mit Philosophie 9 

T 



 

 

Damit wird etwas verständlicher, weshalb er die richtige Lebensweise in der bäuerlichen Existenz 

verkörpert sah. Er war überzeugt, dass diese Menschen, die bäuerlichen Dorfbewohner, so etwas 

wie eine natürliche, mit der Vernunft zwar erklärbare, aber nicht reproduzierbare und damit göttli-

che Weisheit besitzen. Dabei handelt es sich im Wesentlichen um ein spezielles „Wissen“, welches 

sich aus der Befähigung, ein von zivilisatorischen Erzeugnissen unabhängiges Leben zu führen, und 

der Information über die Prinzipien, die einem solchen Leben zugrunde liegen, sowie dem entspre-

chend bewussten Handeln in und mit der Umwelt, zusammensetzt. Die bäuerliche Weisheit ist also 

ein „Wissen wie“, in Bezug auf eine bestimmte Art zu leben. Der Begriff Wissen fasst folglich die 

bäuerliche Weisheit nicht wirklich. Das Wort „Lebensführung“ trifft diese natürliche Verbindung von 

erlernter Fähigkeit, Erfahrung, unmittelbarer Intuition und konsequenter Anwendung eher. Der na-

turverbundene Mensch weiss wie leben ohne Hilfe und Abhängigkeit, ohne zivilisatorische Erleichte-

rung. Er ist durch sein schlichtes Leben in der natürlichen Umwelt ständig umgeben von Leiden und 

Tod
32

 und trotzdem (oder gerade deswegen) hat er keine Angst vor dem Tod und ist glücklich.
 
Der 

Bauer akzeptiert Tod und Leiden als gewöhnliche Bestandteile der Natur.
 33

 Zu diesem natürlichen 

Umgang mit dem Tode ist er fähig, weil er sein Leben so führt, dass ihm der Tod nichts wegnehmen 

kann.
34

 

Die Zwecke, welche das bäuerliche Handeln bestimmen, sind schliesslich allesamt naturnotwendig 

wie der Tod: Nahrung, Gesundheit und Liebe (und zwar nicht die sinnliche und erotische Bürgerliebe, 

sondern reine Menschlichkeit, wie man sie mit den Konzepten des Mitgefühls und der christlichen 

Nächstenliebe zu beschreiben versucht – anstatt zu leben). Diese reine Liebe ist es, welche die Na-

türlichkeit des Bauern auszeichnet. Sie ist nämlich das Einzige was er hat. Im Gegensatz zum Bürger 

aber hat er sie in reiner Form verinnerlicht, und praktiziert sie im Zusammenleben mit anderen. 

Damit erschöpft sich auch der Sinn der Handlungen des Bauern unmittelbar im Naturgesetz, das über 

dem Tod steht und dessen höchster Ausdruck gemäss Tolstoj ebendiese Liebe ist. So lebt der Bauer 

selbst als Teil der Natur ein Leben fern von der bürgerlichen Zweckentfremdung, weil sein Handeln 

nur von genuin natürlichen Zwecken bestimmt wird, deren Erfüllung ihm der Tod nicht verhindern 

oder gar wieder nehmen kann. Sie erfüllen sich nämlich für das Individuum ausschliesslich in der 

unmittelbar erlebten und gelebten Realität und für das Ganze, die Natur, sind sie ewig.
 35

 

Tolstoj war, wie sich wohl schon längst erahnen lässt, Kritiker der intellektuellen und technischen 

Produkte der Gesellschaft. Der russische Graf hegte überhaupt grosses Misstrauen gegenüber gesell-

schaftlichen Erzeugnissen. In dieser Hinsicht zeigt sich der besonders starke Einfluss der Philosophie 

Rousseaus auf den russischen Denker.
36

 Seine Vorstellung von Philosophie ist handlungsorientiert. Er 

                                                           
32 Der Historiker Bert Hoppe schildert die Lebensbedingungen des russischen Bauern im 19. Jahrhundert als unangenehm, ja 
leidvoll und unerträglich hart und im wahrsten Sinne des Wortes naturverbunden (Hoppe, Bert: Geschichte Russlands, 2009, 
S. 93-95): Die Arbeit richtete sich nach den natürlichen Bedingungen und den Bedürfnissen, so kam es oft zu Hungersnöten 
und die Menschen lebten in engen Häusern zusammengepfercht in kalten und feuchten Räumen, was die mangelnde Hygiene 
der Landbewohner noch potenzierte. Die durchschnittliche Lebenserwartung lag „deutlich unter 40 Jahren“ (Ebd. S. 94). Dass 
in solchen Lebensverhältnissen das Sterben zur Tagesordnung gehört, dürfte wohl nicht schwer zu begreifen sein. 
33 Tolstoy, Alexandra, S. 152 
34 Perrett, Roy W. In: Philosophy 60, 1985, S. 234-237, 244 
35 Pachmuss, Temira, in: American Slavic and East European Review 20, 1961, S. 81 
36 Milkov, S. 314 

Leben mit Philosophie 10 



 

 

vertritt eine Philosophie der Tat. Das heisst, dass Theorie und Anwendung zwei voneinander un-

trennbare Bereiche darstellen. Bezieht man diese Ansicht auf den Lebenssinn, wird die Verherrli-

chung der bäuerlichen Existenz noch verständlicher. Der Sinn des Lebens ist für Tolstoj nämlich nicht 

in theoretischen Überlegungen zu finden, sondern er besteht darin, so zu leben, dass genau diese 

Frage nach dem Sinn des Lebens nicht aufkommt. Auch nicht, wenn der Tod ins Licht des Bewusst-

seins rückt.
37

 Und genau das ist es, was er bei den russischen Bauern seiner Gegenwart fand. 

Dass die von gesellschaftlichen Konventionen durchtränkte Lebensweise der Bürger weit von einem 

solchen Dasein entfernt ist, veranschaulicht Tolstoj nun mit dem fingierten Todesprozess von Iwan 

Iljitsch. Der Begriff „Veranschaulichung“ ist dabei von besonderer Bedeutung. Mit ihm lassen sich 

gemäss Tolstoj philosophische Fragestellungen viel besser vermitteln als mit theoretischen Ausfüh-

rungen. Im „Schauen“ soll sich dem Leser die (seine) „Wahrheit“ eröffnen.
38

 Denn die Philosophie 

Tolstojs erachtet es für unwichtig wie viel, oder gar was ein Mensch zu wissen glaubt. Das einzig 

wichtige ist die Art zu leben, bzw. in der Welt zu sein: Die natürlich bäuerliche, die tätige und lieben-

de und damit moralisch richtige Art. Und die, wie auch ihr Gegenteil, lässt sich am besten zeigen. 

Weiter soll die Philosophie gar nicht erst versuchen Fragen zu beantworten, sondern sich lediglich 

dazu anschicken, Fragen klarer zu stellen. Es existieren nämlich weder „die richtigen Fragen“, noch 

„die wahren Antworten“, sondern bloss das wahre Leben. Die richtige Art und Weise zu sein ist die 

einzige und wahre Erkenntnis des Menschen. So setzt diese Philosophie der Tat Epistemologie und 

Ontologie gleich, wobei das Wissen zugunsten des Seins abgewertet wird: Entscheidend ist wie der 

Mensch lebt, wie er ist, und nicht für oder mit was er lebt.
 
Man könnte also sagen, dass entschei-

dend die Art und Weise der menschlichen Aufmerksamkeit ist, und nicht so sehr auf was (sowohl 

physisch als auch psychisch) der Mensch seine Aufmerksamkeit richtet. Schliesslich identifiziert Tols-

toj das menschliche „Leben“ stark mit Bewusstsein.
39

 In Bezug auf den Tod heisst das nun, dass Tols-

toj weniger behauptet, dass man den Tod nicht fürchten soll, sondern er exemplifiziert die Todes-

furcht und ihre Ursache und zeigt damit, wieso Menschen den Tod fürchten. Für eine solche Veran-

schaulichung scheint literarische Narration geeigneter zu sein, als philosophische Argumentation.
 40

 

In dem Sinne ist die einzige Wahrheit, die für Tolstoj existiert, das „Verstehen des Lebens“, das gute 

Leben.
41

 Und diese Wahrheit ist naturbedingt die Wahrheit eines Jedermann, wie Milkov schreibt: 

„Der einfachste Mensch kennt die moralische Wahrheit, die eine ist; […] er kann diese nur nicht 

artikulieren.“
42

 Hier zeigt sich eine besondere Nähe der tolstojschen Moralphilosophie zu Kant. Be-

reits der Religionsphilosoph Leo Schestow, der wichtige Interpret der Philosophie Tolstojs in Euro-

pa
43

, hatte „die seltsame Sympathie Tolstojs für Kants >>Kritik der praktischen Vernunft<<“
44

 be-

merkt. So ist es neben diesem Allgemeinbesitz des moralisch Richtigen hauptsächlich die daraus 

                                                           
37 Ebd. S. 316-320; Thompson, Caleb, in: Philosophical Investigations 20, 1997, S. 109 
38 Vgl. Seifrid, Thomas, in: PMLA 113, 1998, S. 436f. 
39 Olney, James, in: The Journal of Aesthetics and Art Criticism 31, 1972, S. 104 
40 Thompson, S. 103-110 
41 Machinek, 1999, S. 268f. 
42 Milkov, S. 318 
43 Groys, Boris, in: Schestow, Leo: Tolstoi und Nietzsche – Die Idee des Guten in ihren Lehren, 1994, S. X 
44 Schestow, Leo: Tolstoi und Nietzsche – Die Idee des Guten in ihren Lehren, 1994 [1900], S. 56 

Leben mit Philosophie 11 



 

 

abgeleitete Pflicht, auch entsprechend zu handeln, sprich: der kategorische Imperativ, der Tolstoj 

imponiert haben muss, wie Schestow festgestellt hat.
45

 

Damit wird deutlich, dass es Tolstoj nicht einzig um die existentielle Bedeutung des Todes geht. Er 

verbindet mit seiner Veranschaulichung gleichzeitig, wie bereits angesprochen, eine tiefgreifende 

Gesellschaftskritik. Denn nicht nur das einzelne Individuum, auch die gesellschaftliche Entwicklung, 

wie Tolstoj sie seinerzeit vorfindet, scheint für ein falsches Leben verantwortlich zu sein.
46

 Wie je-

mand sein Leben gelebt hat, erkennt man daran, was für einen Tod er stirbt. Das aber wiederum 

hängt, wie Tolstoj an Iwan Iljitsch zeigen will, in bedeutender Weise von dessen Verhältnis zur Ge-

sellschaft ab.
47

 

Die Gesellschaft nämlich, hat die Menschen in Arme und Reiche verwandelt und ihre Institutionen 

fördern ein falsches Bewusstsein, eine falsche Perspektive auf das eigene Leben. Der Mensch wird 

entgegen seiner Natur zum Egoisten erzogen. In diesem Egoismus, entstanden durch Notwendigkeit 

und Gewohnheit der Zivilisation, birgt sich die Unmenschlichkeit, liegt das Grundübel der Mensch-

heit.
48

 Die Armut macht aus eigenen Tätigkeiten Zwangshandlungen der Lebenserhaltung. So drängt 

sie dem Einzelnen die Perspektive des Überlebenskampfes auf, eine Perspektive, die Menschen als 

Konkurrenten erscheinen lässt. Auf diese Weise werden Handlungen und Menschen für viele, die 

nicht wissen, dass die wirkliche Grundlage des Lebens im Bewusstsein selbst liegt, zu fremden Din-

gen. Aber auch der Reichtum birgt sein Elend. Das Elend des sinnlichen Überflusses. Auch ihm ist das 

Leben grösstenteils etwas Fremdes geworden. Im Gegensatz zum Armen lässt sich dessen falsche 

„Lebensführung“ aber nicht auf die existentielle Not zurückführen, sondern gründet in einer existen-

tiellen Gewohnheit. Eigene Tätigkeiten werden zu Spielzügen, zu Entsprechungen von Normen und 

die omnipräsenten materiellen Reize begünstigen eine objektbezogene Perspektive. Die Handlungen 

erweisen sich in dem Sinne für viele Menschen nicht als eigen, weil sie sich nur auf Fremdes bezie-

hen, nur an Anderem orientieren und die bürgerlichen Menschen sind sich fremd, weil sie sich bloss 

für das Objekt interessieren, der Mensch jedoch kein solches ist.
49

 

 

ie Geschichte von Iwan Iljitsch ist vor diesem Hintergrund zu lesen. Sie ist Ausdruck einer 

bestimmten Metaphysik und der ihr zugehörigen Ethik. Der russische Graf Leo N. Tolstoj 

scheint ein klares Prinzip zu vertreten: Gib der Moral keinen Grund, dich anzuklagen! 

Verschulde dich nicht an deiner Natur! Oder zugespitzt formuliert: Handle so, damit du nie darüber 

sinnen musst! Ob du das auch wirklich getan hast, darüber unterweist dich dein Tod. Er ist es, der 

„Licht“ auf die Rolle von Schuldner und Gläubiger in der existentiellen Selbstbeziehung des Lebens 

wirft. In dem Sinne soll die Betrachtung von Iwan Iljitschs Geschichte mit einem Vorgriff auf ihr Ende 

begonnen werden, sodass wir Tolstoj sagen lassen: 

                                                           
45 Ebd. S. 59f. (Bezieht sich nur auf den bezeichneten Satz) 
46 Nielsen-Stokkeby, S. 140-143 
47 Kamm, F.M, in: Ethics: An International Journal of social, Political and Legal Philosophy 113, 2003, S. 204-207 (Bezieht sich 
nur auf den bezeichneten Satz) 
48 Kuès, Maurice: Jasnaja-Poljana – Ernste und heitere Stunden bei Leo Tolstoi, 1943, S. 80-83 
49 Tolstoi, Leo: Für alle Tage – Ein Lebensbuch, 2011 [1908], S. 38, 86f. 94, 185, 203, 263, 288f. 298f. 327f. 364, 385, 394, 454f. 
468, 521, 565, 610-613, 660; Tolstoi, Leo, in: Aufruf an die Menschheit, 1901 [1900], S. 9-14 

Der Tod des Iwan Iljitsch 12 

D 



 

 

Anstelle des Todes war das Licht.
50

 

Mit diesem „Licht“ im Hinterkopf, muss nun auf die Erzählung, auf den „Tod des Iwan Iljitsch“, einge-

gangen werden. So dürfte, wie sich zeigen wird, eine bestimmte Bemerkung Tolstojs zu seinem eige-

nen Werk von ihrer scheinbaren Nebensächlichkeit enthoben werden: Tolstoj wollte ursprünglich die 

gesamte Erzählung aus der Ich-Perspektive von Iwan Iljitsch wiedergeben. Allerdings hat er dann 

sogleich von diesem Vorhaben abgesehen. Dies mit der Begründung, dass diese Darstellungsform 

„ihm keine Gelegenheit bot, in ausreichender Distanz vom Geschehen des Sterbevorgangs selbst 

eine kritische Erzählperspektive einzunehmen.“
51

 Für was aber braucht der Autor diese „kritische 

Erzählperspektive“ auf den Todesprozess, wenn er damit einzig zeigen will, wie bereits anfangs ge-

schildert wurde, dass ein Mensch den Tod fürchtet, wenn er falsch gelebt hat? Die Tatsache „ich 

fürchte den Tod“ und ihr Zusammenhang mit „meiner falschen Lebensweise“ scheinen sich sogar 

besonders gut mit der „unkritischen Innenperspektive“, der Ich-Perspektive aus der Ersten Person zu 

veranschaulichen. Der Prozess der Selbsterkenntnis ist dafür wie geschaffen. Ein Prozess, der Tolstoj 

auch Iwan Iljitsch durchmachen lässt, bevor das „Licht“ erscheint. Warum also eine kritische Innen-

perspektive in der Dritten Person? Leo Schestow gibt hier einen Hinweis: „Es trat das unvermeidliche 

„Wer ist schuld?“ an ihn [Tolstoj] heran. […] Wem kann man die Schuld zuschieben? […] Das ist nun 

einmal das Wesen der Moral. Sie kann nicht ohne ihren Gegenpol existieren – ohne die Unmoral.“
52

 

Tolstoj sucht den Schuldigen für das Leid auf der Welt und die Religion liefert ihm das Gesuchte: Die 

Lebensweise des Menschen. Doch genau das scheint Tolstoj selbst nicht wirklich zufrieden zu stellen. 

Glaubte er wirklich daran, würde er wohl Iwan Iljitsch sich selbst beschuldigen lassen. Aber Tolstoj 

überlässt das dem Leser. Er wählt die „kritische Innenperspektive“, denn er ist immer noch auf der 

Suche nach dem Schuldigen: Ist es Iwan Iljitsch, der Mensch, die Gesellschaft, oder gar Gott?
53

 

 

>>Meine Herren“, rief er plötzlich, „Iwan Iljitsch ist ja gestorben!<<
54

 

ie Erzählung beginnt mit dem Tod des Iwan Iljitsch. Mit demselben Tod, der die Geschich-

te auch beendet. Das „Licht“ an ihrem Ende steht also in Wirklichkeit am Anfang. Der Tod 

der Hauptfigur und dessen Auswirkung auf das Verhalten der ihn betreffenden Menschen 

wird damit bereits vorweggenommen. Erst dadurch dürfte das Werk auch heute noch die ihm zuge-

wiesene Bedeutung erlangen, wie Alan Pratt wohl zutreffend feststellt, wenn er behauptet: „It is this 

habit of rumination coupled with the author’s genius for discerning and then describing what is ge-

                                                           
50 Tolstoi, Leo: Der Tod des Iwan Iljitsch, 2008 [1886], S. 109 
51 Sill, S. 85 
52 Schestow, S. 55 
53 Ebd. 169-174 
54 Tolstoi, Leo N.: Der Tod des Iwan Iljitsch, 1979 [1886], S. 5 

Sterben 13 

D 



 

 

nerally overlooked which has made this novella one of the major explorations of death in Western 

literature.”
55

 

Der schriftstellerisch begabte Philosoph, Tolstoj, will mit seiner Novelle den Tod in seiner Bedeutung 

für jeden Menschen darstellen. In den folgenden drei Absätzen wird nun versucht zu zeigen, dass er 

dies bewerkstelligt, indem er dem Tod mit der Erzählstruktur einen von der Erzählung unabhängigen 

Sinn verleiht. Entsprechend dem Verständnis von Gottlob Frege wird hier „Bedeutung“ als Gegens-

tand, bzw. Referenzpunkt ausserhalb des Geschriebenen verstanden, auf welchen dieses Geschrie-

bene Bezug nimmt, bzw. welchen dieses Geschriebene darstellt. Der „Sinn“ ist demgegenüber „die 

Art des Gegebenseins“, also Kontextualisierung und Beschaffenheit des Gegenstandes, die das Ge-

schriebene vermittelt.
56

 Die dargestellte „Art des Gegebenseins“ des Todes (=Sinn) wird folglich mit 

der Struktur des Geschriebenen von der Abhängigkeit dieses Geschriebenen gelöst, damit das „Er-

eignis Tod“, auf welches das Geschriebene Bezug nimmt, (=Bedeutung) nicht mehr ausschliesslich als 

Gegenstand der Darstellung erscheint, indem es gleichzeitig, wie in den nächsten Abschnitten erläu-

tert, zum Gegenstand dieser unabhängigen „Art des Gegebenseins“ wird. Auf diese Weise erscheint 

die dargestellte „Art des Gegebenseins“ universell und wird so auch an das persönliche „Ereignis 

Tod“ des Lesers gekoppelt. Die Beschreibung dieser Funktion der Textstruktur im „Tod des Iwan 

Iljitsch“ basiert auf James Olney‘s Darlegung der spezifisch metaphorischen Wirkungsweise der Er-

zählung. Indem die Geschichte auf ihre Weise mit demselben Tod beginnt, mit dem sie endet, kann 

Olney konstatieren: „Structurally, as well as thematically, Ivan Ilych is designed to draw life and 

death together […].“
57

 

Es ist Iwan Iljitsch, der stirbt und damit auch er, der den Tod in seiner existentiellen Dimension er-

fährt. Doch am Ende, wenn die Erzählung ihr letztes Wort preisgegeben hat, soll es der Leser sein, 

der um die existentielle Bedeutung seines eigenen Todes weiss. Die Übereinstimmung von Anfang 

und Ende spielen in dieser Vermittlung eine wichtige Rolle. Würde Tolstoj die Ereignisse von Iwan 

Iljitschs Leben und das Verhalten seines Umfeldes nach dem Tod nämlich in chronologischem Ablauf 

schildern, geriete dem Leser der Tod aus dem Blickfeld. Er würde, wenn Tolstoj nicht die Ich-

Perspektive in Betracht zöge, seinen umfassenden, einschliessenden Sinn verlieren. Ihm würde auf 

diese Weise nämlich einen konkreten Sinn innerhalb des Geschehens zugeschrieben. Seine Erschei-

nung inmitten der Erzählung degradierte den Tod damit zur Funktion, deren Sinn einzig von der Ge-

samtaussage dieser Erzählung bestimmt würde. Stünde der Tod aber, wie intuitiv zu erwarten, am 

Ende der Erzählung, wäre er also ausschliesslich ihr Abschluss, käme ihm zwar die Schlüsselrolle zu, 

doch immer noch ausschliesslich innerhalb dieser Gesamtaussage. Entsprechend verhielte es sich, 

wenn der Tod die Erzählung einleiten würde, ohne sie wieder abzuschliessen. Auch in diesen beiden 

letztgenannten Fällen wäre es also ausschliesslich die Gesamtaussage, der Gedanke der Erzählung, 

der dem Tod seinen Sinn verliehe. Damit hätte der Tod bloss in der Erzählung eine Bedeutung für 

den Leser: sie entspräche dem Sinn in der Erzählung; gänzlich abhängig von einem bestimmten Kon-

                                                           
55 Pratt, S. 297 (Bezieht sich nur auf den bezeichneten Satz) 
56 Frege, Gottlob: Funktion, Begriff, Bedeutung, 1969, S. 40-51; Prechtl, Peter (Hg.): Grundbegriffe der analytischen Philoso-
phie, 2004, S.34 
57 Olney, S. 106 

Sterben 14 



 

 

text, verfasst von einem Autor: Tolstoj. Er verleiht der Erzählung mit den geschilderten Ereignissen 

eine bestimmte Aussage, er verleiht ihr den Gedanken. Das ist es, was Olney die metaphorische 

Wirkungsweise der Erzählung nennt. Mit den Beziehungen zwischen den Bedeutungen konstruiert 

der Autor notwendigerweise einen Sinn für den Leser.
58

 

Tolstoj, der Autor, verleiht also mit dem Verfassen der Erzählung zwangsläufig allen Ereignissen ei-

nen bestimmten Sinn innerhalb der Aussage. Das gilt auch für den Tod. Die unvermeidliche Wirkung 

dieser Sinnimplikation seinerseits will Tolstoj aber nicht mit der Fiktion eines fremden Erzählers, die 

ihm eine „unkritische“ Ich-Perspektive bieten würde, verschleiern. Er entzieht sich stattdessen der 

Aufgabe absolut, indem er mit demselben Ereignis, mit welchem er die Erzählung beginnt, diese 

zugleich wieder beendet. Das Ereignis, in dem Falle der Tod, schliesst auf diese Weise die Erzählung 

nicht einfach ab, sondern es umschliesst sie. So wird gleichzeitig eine literarische Darstellung (eine 

allgemeine Beschreibung und Bedeutung des Todes) in ihrer Form festgelegt
59

, die natürliche Ent-

wicklung (der unvorhersehbare Lauf der lebendigen Natur) in ihrer Kontinuität und Unbestimmtheit 

dargestellt
60

 und ein individuelles Leben („dieser da“ im existentiellen Bewusstsein) abgeschlossen
61

. 

Damit erreicht Tolstoj gleich zweierlei: Das beendete Leben erreicht seine Vollkommenheit
62

 und der 

Tod wird aufgrund seiner verbindenden Funktion von Anfang und Ende der Erzählung als Bestandteil 

in den Lauf der lebendigen Natur integriert. Mit diesem Handgriff gibt Tolstoj nun sowohl dem indi-

viduellen Leben, als auch dem allgemein Leben, bzw. der natürlichen Entwicklung einen von der 

Erzählung unabhängigen Sinn: Das Individuum strebt nach Vollkommenheit und die Natur stellt sie 

bereit. Das heisst, letztlich ist die Bedeutung von diesen beiden (dem Individuum und der Natur), 

also ihr Sinn in der Erzählung, auf den systematischen Bezug zum Absoluten, den die lebendige Natur 

selbst als ewiger Prozess ausserhalb der Erzählung und unabhängig von ihr garantiert, zurückzufüh-

ren. Denn nur das Absolute birgt Vollkommenheit. Die implizite Sinngebung durch das Absolute 

macht sie also beide unabhängig vom Autor. Der schreibt zwar die Erzählung, absolut ist aber auch er 

nicht. Die Bedeutung des absoluten Ganzen entzieht sich der menschlichen Logik. Auf diese Weise 

wird die konkrete Funktion des Todes zum „Geheimnis Gottes“.
63

 

Gleichzeitig erlaubt diese Unergründlichkeit des Todes aber eine weltliche Deutung. Sterben heisst 

jetzt Leben lernen
64

: „In the human state, no man shall be born to the new except as he simultane-

                                                           
58 Olney, S. 102-104 
59 Der von aussen wahrgenommene Tod am Anfang und derselbe als inneres Erlebnis am Ende der Novelle. 
60 Die in ihrem Bewusstsein nahezu unveränderten Verwandten und Bekannten, sowie deren offener Werdegang nach der 
fremden Todeswahrnehmung am Anfang der Erzählung. 
61 Iwan Iljitsch, der am Ende des Todes das Licht erblickt und seine jede Individualität entbehrende Biographie hinter sich lässt. 
62 Vgl. Tolstojs Gottesglaube, S. 8, Kap. 2.1. 
63 Olney, S. 104-109, 112f. 
64 Dieser Satz spielt auf den Titel einer Zitatsammlung (Schaup, Susanne (Hg.): Sterben heisst Leben lernen, Freiburg, 2006) der 
berühmten Sterbeforscherin Elisabeth Kübler-Ross an. Die von ihr definierten fünf Sterbephasen („denial“, „anger“, „bargai-
ning“, „depression“ und „resignation“) wurden oft im Zusammenhang mit Iwan Iljitschs Todesprozess diskutiert. Auch Nonna 
Nielsen-Stokkeby, ist sehr nah an den fünf Sterbephasen, wenn sie von Iwan Iljitsch behauptet: „Alles entwickelt sich folge-
richtig: die Krankheit, das Aufbäumen, Hoffnung und Verzagtheit, das Selbstmitleid, die wachsenden Qualen, der Verfall der 
Kräfte, endlich die liebende Hinwendung zum Mitmenschen […].“ (Nielsen-Stokkeby, S. 136) Ausdrücklich bestätigt wird die 
Übereinstimmung der empirischen Forschung Kübler-Ross‘ mit der literarischen Kunst Tolstojs von James J. Napier. Er weist 
ausserdem darauf hin, dass Iwan Iljitschs Todesprozess zusätzlich Erklärungen über die Empirie hinaus liefert. (Napier, James J. 
In: College Literature 10, 1983, S. 153ff.) Auch Frances Myrna Kamm erkennt, dass Tolstoj mit seiner literarischen Freiheit in 
Bereiche vorzudringen vermag, vor denen die empirische Forschung kapitulieren muss. Daraus schliesst sie aber genau das 
Gegenteil. Sie betont nämlich, dass Tolstoj dieses „über die Empirie Hinausgehende“ bereits für seine Analyse voraussetzt. 

Sterben 15 



 

 

ously dies to the old. Life, then, is a matter of constant coming-into-being; when we are really alive 

(which is not the equivalent of "all our life"), we are in a state of continuous evolution.”
65

 So versteht 

Olney letzten Endes den Tod in der Philosophie Tolstojs als Verwandlung. Das Leben zeigt sich im 

menschlichen Bewusstsein, doch ist es mehr als dieses. Erst der Tod gibt ihm seinen Sinn. Er ist sein 

Rahmen, sein Gefäss und gleichzeitig auch sein Antrieb. Das Sterben wird zum Anfang des neuen 

Lebens. Denn alles Neue ist der Tod und gleichzeitig die Vollendung des Alten. Ohne Tod gibt es kein 

Vorwärtskommen, ist nur Stillstand. Zwar stirbt mit dem eintretenden Tod das Leben, aber damit 

auch gleichzeitig dessen Tod. Denn das wiederum (notwendig) auf den Tod folgende neue Leben 

negiert durch sich selbst das Nichts; tötet den Tod. Leben und Tod bilden nämlich in der tolstojschen 

Philosophie eine Einheit. Ist das Leben weg, verschwindet mit ihm auch der Tod, der unmittelbar mit 

jedem individuellen Leben verbunden ist. In dem Sinne wie also der Tod das Leben bestimmt, wird 

das Sterben zur Geburt. In der Dialektik des Todes, die sich hier andeutet, verbirgt sich für den Men-

schen, bzw. für das menschliche Bewusstsein eine absolute Einheit der Existenz. Der Tod ist also 

nicht bloss ein Geheimnis des unergründlichen Absoluten, ein „Geheimnis Gottes“, sondern in ihm 

zeigt Tolstoj dem Menschen auch eine sinnstiftende Einheit des Lebendigen, eine „Mystik der Ein-

heit“. 

 

pürbar ist anfangs aber sowohl von dieser Einheit, als auch von der Unergründlichkeit nichts. 

Es sind nämlich die Arbeitskollegen, die zu Beginn der Geschichte von dem Ende erfahren. 

Doch dieses Ende, der Tod, scheint dabei ganz entgegen dem hier bereits Erläuterten keiner 

existenziellen Deutung zugänglich zu sein. Keine Mystik und kein Gott: 

Iwan Iljitsch war ein Kollege der hier versammelten Herren und bei allen sehr beliebt. […] Und da sie nun 

vom Tode Iwan Iljitschs hörten, war der erste Gedanke eines jeden der in diesem Kabinett versammelten 

Herren, welche Bedeutung dieser Todesfall für die Versetzung oder Beförderung der Richter oder ihrer 

Bekannten wohl haben würde.
66

 

Die Berufsleute nehmen Iwan Iljitschs Tod ausschliesslich als „Tod des Anderen“ wahr. Seine existen-

zielle Dimension wird dabei vollständig verdrängt und macht gleichzeitig einer utilitaristischen Deu-

tung Platz: Die Juristen – Iwan Iljitsch war nämlich zur Zeit seines Lebens Richter – diese Staatsfunk-

tionäre also fragten sich einzig, für was ihnen das Ereignis von Nutzen sein könnte. Hierbei werden 

sich die Herren zusätzlich zum frei gewordenen Richterposten nun auch ihrer Anstandspflichten, der 

unangenehmen Beileidsvisite bewusst. Iwan Iljitsch und der Tod sind lediglich Objekte, es ist sein Tod 

und nicht ihrer. In diesem Lichte schildert Tolstoj auch die nun anfallende „Leichenfeier“ im Haus des 

Richters. Die Erfüllung dieser Anstandspflicht wird aus der Sicht von Pjotr Iwanowitsch beschrieben, 

einer der genannten Juristen, einer, der Iljitsch am nächsten gestanden hatte. Tolstoj veranschau-

licht mit dessen Verhalten die typisch bürgerliche Art der Beherrschung und gezielten Verwendung 

                                                                                                                                                                     

Damit werden aber gemäss Kamm die fünf Sterbephasen unvereinbar mit „Dem Tod des Iwan Iljitsch“, weil sie auf einer ganz 
anderen Ebene angesiedelt sind (Kamm, S. 228, Fussz. 39). 
65 Olney, S. 105 
66 Tolstoi, 1979 [1886], S. 6 

Sterbend Leben 16 

S 



 

 

von Emotionen. In besonderer Weise kommt dies an der Stelle zum Ausdruck, an welcher Iwano-

witsch der sich trauernd gebenden Witwe Praskowja Fjodorowna begegnet. Er wurde sich des gesell-

schaftlichen Rituals bewusst, der Frau des Verstorbenen die Hand zu drücken, sein Mitleid zu bezeu-

gen und ihr ein paar aufmunternde Worte zu schenken: „Das tat er dann auch. Und fühlte, nachdem 

er es getan, dass er zum gewünschten Ergebnis gekommen sei: dass er gerührt wäre und dass auch 

sie sich hatte rühren lassen.“
67

 Einen kurzen Augenblick der existenziellen Ernsthaftigkeit hatte aber 

dies bürgerliche Spiel dann doch noch. Unerwartet drang ein Schimmer Menschlichkeit aus Pjotr 

Iwanowitschs Innerstem hervor. Es überkam ihn, als er von der Witwe erfuhr, wie schrecklich ihr 

Mann gelitten hatte, und wie durch mehrere Türen seine Schmerzensschreie über Tage noch zu 

hören waren: 

>Drei Tage entsetzlicher Qualen und darauf der Tod. Kann nicht etwas Ähnliches jetzt gleich oder in je-

dem Augenblick auch mir drohen?<  dachte er und hatte eine Minute hindurch Angst . Doch da kam ihm 

[…] plötzlich der gewohnte Gedankengang zu Hilfe, dass dieses ja nur dem Iwan Iljitsch zugestossen sei 

und keineswegs ihm selber und dass ihm so etwas nie zustossen dürfte und auch nicht könnte […].
68

 

Und so plötzlich wie die Natürlichkeit emporstrahlte, so schnell übernahmen die bürgerlichen Me-

chanismen wieder die Kontrolle. Hier scheint das tolstojsche Lebensideal einen schweren Stand zu 

haben. Schliesslich verlässt Iwanowitsch endlich die mühsame Veranstaltung und widmet sich dem 

gesellschaftlichen Kartenspiel mit seinen Arbeitskollegen. Auf diese Weise endet die Geschichte von 

Iwan Iljitsch, dem Richter, dem Bürger. Doch ist dies Ende, wie erwähnt, erst der Beginn von Tolstojs 

Erzählung. Iwan Iljitsch ist im Alter von 45 Jahren gestorben. Diese 45 Jahre werden nun auf wenigen 

Seiten im Eiltempo rekapituliert. Anfangs wird der Leser auch gleich auf das  Wesentliche von Iwan 

Iljitschs Leben aufmerksam gemacht: 

Die nunmehr abgeschlossene Geschichte von Iwan Iljitschs Leben war in ihrem Verlauf einfach, gewöhn-

lich und gleichzeitig überaus entsetzlich.
69

 

Diese Entsetzlichkeit soll dem Leser im weiteren Verlauf der Geschichte und insbesondere in der nun 

folgenden Biographie immer im Hinterkopf bleiben. Eine Entsetzlichkeit, von der in dieser Lebensbe-

schreibung, wie man vielleicht vermuten könnte, nichts zu spüren ist. Aber es ist eben das „Nichts“, 

das Tolstoj als das wesentliche Merkmal in den Vordergrund treten lässt. Es tilgt jegliches Leben aus 

der eigentlich biographischen Entwicklung. Iwan Iljitsch führt ein dermassen mittelmässiges Leben, 

dass es in seiner Mittelmässigkeit bereits wieder einzigartig ist: Er, der Protagonist der Erzählung, hat 

nichts Eigenes, kein Merkmal, kein Wesen. Er hat, ja ist, bloss eine Rolle. Tolstoj erzählt uns also nicht 

die Lebensgeschichte eines Menschen, sondern den Werdegang des russischen Bürgers im 19. Jahr-

                                                           
67 Ebd. S. 14 
68 Ebd. S. 18 
69 Ebd. S. 23 

Sterbend Leben 17 



 

 

hundert.
70

 „Der Leser mag sich bei Iwan Iljitsch denken, was er will.“, formuliert es Bernhard Sill 

treffend, „Nur darf er nicht damit rechnen, dass dieser jemals in seiner Lebensführung eine persönli-

che Note zeigt […].“
71

 Wenn auch zu Beginn mit einer natürlichen „Lebhaftigkeit“ noch der „wahre“ 

Mensch mit einer angedeuteten Naturverbundenheit durchschimmert: 

Iwan Iljitsch wurde >>le phénix de la famille<< genannt. Er war weder so kalt und akkurat wie der ältere 

noch so desperat wie der jüngere [Bruder].Er hielt die Mitte zwischen beiden, als ein kluger, lebhafter, 

angenehmer und anständiger Mensch.
72

 

So beschreibt Tolstoj den jungen und „unverbrauchten“ Iwan Iljitsch in seiner durchaus menschli-

chen Natürlichkeit. Es ist die erste Stelle, die Iljitsch als Person beschreibt und wie bereits erwähnt 

zugleich die einzige, die ihn als natürlichen Menschen zeigt. Er steht am Anfang seines Lebenslaufs 

und seine natürliche Anlagen sind es, die hier noch sein Wesen ausmachen. Das ist wichtig. Denn es 

stellt ein zentraler Aspekt von Tolstojs Philosophie dar: Die Gleichheit des Menschen in seiner ur-

sprünglichen Natürlichkeit. Und von dieser Natur aus, mit der er verbunden ist, kennt der Mensch 

die Wahrheit, das sinnvolle und gute Leben.
73

 Und ganz so wie jeder Mensch ist auch Iwan Iljitsch am 

Anfang seines Weges in Verbundenheit mit der Natur ein durch und durch glückliches Wesen. Nie-

mand wird zum Pech geboren. Das Leid ist Menschenwerk. Obwohl Tolstoj mit der Mittelstellung 

von Iwan Iljitsch zwischen seinen beiden Brüdern bereits so etwas wie eine „angeborene Mittelmäs-

sigkeit“ des Charakters andeutet, ist es doch die Gesellschaft, deren Einfluss wesentlich ist. Und so 

wurde aus dem jungen Iwan Iljitsch  

ein befähigter Mensch, der zwar heiter-gutmütig und gesellig war, der aber mit grösster Strenge das aus-

führte, was er für seine Pflicht hielt; und zwar hielt er all das für seine Pflicht, was von höhergestellten 

Personen dafür gehalten wurde.
74

 

Aus dem „klugen, lebhaften, angenehmen und anständigen“ Menschen wurde ein informierter, 

funktionierender, geeigneter und angepasster Bürger. Und dies ist die Tragödie des Iwan Iljitsch. 

Durch und durch fremdbestimmt, fristet Iwan Iljitsch sein Leben. Ein Leben ohne jegliche Besonder-

heit und Individualität. Alles bleibt an der Oberfläche, ja es scheint eine bewusste Devise Iljitschs 

geworden zu sein, nichts Eigenes in den Lauf des Lebens zu bringen und sich die Lebensweise des 

normentsprechenden Menschen eigen zu machen, sich leiten und lenken zu lassen. Was der Bürger 

Iwan Iljitsch in seinem Leben erstrebt, das sind: „Schicklichkeit“, „Annehmlichkeit“ und „Bequemlich-

keit“, also: Äusserlichkeit! So sind dies denn auch die wesentlichen Begriffe, die während der Erzäh-

lung immer wieder auftauchen, ja man könnte vielleicht sogar sagen: um die sich die Erzählung for-

muliert, oder aus denen sie sich ableitet. 

                                                           
70 Hier sei auf die Stelle in Kapitel 2, S. 7 dieser Arbeit rückverwiesen, in der die allgemeine Bedeutung der Hauptfigur Iwan 
Iljitsch, die exemplarisch für eine ganze Gesellschaftsklasse steht, bereits vorweggenommen wurde. 
71 Sill, S. 89 
72 Tolstoi, 1979 [1886], S. 24 
73 Milkov, S.316-318. Vgl. die Vorstellung der natürlichen Lebensweise auf S. 11f. Kap. 2.2. dieser Arbeit 
74 Tolstoi, 1979 [1886], S. 24f. 

Sterbend Leben 18 



 

 

So tanzte er zuweilen gegen Schluss des Abends mit Praskowja Fjodorowna, und es waren vermutlich 

wohl in der Hauptsache diese Tänze, die Praskowja Fjodorowna besiegten. Sie verliebte sich schliesslich 

in ihn. Eigentlich hatte Iwan Iljitsch keineswegs den klaren und bestimmten Wunsch gehabt zu heiraten, 

indes als er sah, dass das junge Mädchen in ihn verliebt war, tauchte diese Frage unwillkürlich in ihm auf. 

>In der Tat, warum nicht heiraten?< sprach er zu sich selber.
75

 

Und er heiratete. Aber die Liebe liess ihn völlig kalt. Das blieb Zeit seines Lebens so. Er lernte sie, das 

einzige „Gesetz“ für den Menschen, nie kennen.
76

 Doch was ist ein Leben ohne Liebe? Nichts. Ge-

mäss Tolstoj lebt ein Mensch, der so existiert, an seiner Natur vorbei. Und das ist der springende 

Punkt: Das Gesetz des Lebens wird hier verfehlt.
77

 Er trifft also die Frau seines Lebens, aber von Le-

ben, d.h. von Liebe, die solche Begegnungen im Normalfall begleitet, sucht man auf seiner Seite 

vergebens. 

Denn Iwan Iljitsch heiratete, indem er diesen beiden Überlegungen folgte: indem er diese Frau gewann, 

erwies er sich selber etwas Gutes und tat gleichzeitig hiermit das, was die höhergestellten Personen für 

richtig hielten.
78

 

Er „nahm“ sich also die Frau, weil es ihm gerade so passte und natürlich auch, weil es „den Höherge-

stellten“ passte. Es gehörte eben dazu, dass sich ein junger Beamter begann mit seiner Familien-

gründung zu befassen. Hudspith schildert die Problematik völlig richtig, wenn sie sagt: „Ivan has been 

living not in the present, but for the present […].”
79

 Der Bürger Iljitsch handelt also nicht in seiner 

Gegenwart, dem sich vollziehenden Lebensprozess, sondern immer bloss für diese Gegenwart. An-

statt den Prozess zu vollziehen ist er ihm verfallen. Er ist nicht das Subjekt, das allem zugrunde lie-

gende seines Tuns, sondern immer bloss dessen Objekt: er macht sich selbst zum Gegenstand. Nie 

handelt er nämlich im Bewusstsein seines ganzen Lebens für dieses. Immer in der Perspektive des 

Moments verbleibend kommt er nie in die Gegenwart, weil jeder Moment auf die Zukunft gerichtet 

in die Vergangenheit strebt, also stirbt.
80

 So wird er vom Ganzen, das alle Momente in sich vereinigt, 

dem Leben schlechthin, gesteuert, wird Gegenstand des Lebens, anstatt die Perspektive dieses Gan-

zen (Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft vereint) einzunehmen und die Momente zu steuern.
81

 

Das aber kann nur die Liebe. Einzig mit ihr ist der Mensch in der Gegenwart.
82

 Ohne Liebe verweilt 

Iljitsch so als Lebender ständig im Prozess des Sterbens, weil sein Dasein von diesen Einzelaspekten 

vereinnahmt bleibt. Denn schnell erkannte auch Iljitsch,  

                                                           
75 Ebd. S. 32 
76 „Die seltenen Perioden von Verliebtheit, die zuweilen über die Ehegatten kamen, doch niemals lange dauerten“, (Tolstoi, 
1979 [1886], S. 38) welche sich nach mehreren Jahren der Ehe als Ausnahmefälle ab und zu einstellten, widersprechen dem 
nicht, sondern wickeln die Geschichte bloss in das notwendige Kleid der Realität. Wahre Liebe ist ausserdem von Verliebtheit 
zu unterscheiden. 
77 Vgl. Das tolstojsche Gesetz der Liebe, Kap. 2.1, S. 9 und Kap. 2.2, S. 10 dieser Arbeit 
78 Tolstoi, 1979 [1886], S. 33 
79 Hudspith, S. 1060 
80 Kapitel 3.1, S. 18f. dieser Arbeit 
81 Hudspith, S. 57-60 
82 Pachmuss, S. 81 

Sterbend Leben 19 



 

 

dass das eheliche Leben, trotz der Bequemlichkeiten, die es mit sich brachte, im Grunde eine ungemein 

komplizierte und drückende Sache sei und dass man, um auch hierin seine Pflicht zu erfüllen, das heisst, 

um ein anständiges und von der Gesellschaft gebilligtes Leben zu führen, sich dafür ganz bestimmte 

Normen setzen müsse, ganz so, wie im Dienst nötig war.
83

 

Selbstverständlich heisst das nicht, dass Ivan Iljitsch ein Langweiler war oder wurde und zurückgezo-

gen lebte. Nein, auch das wäre schliesslich eine Abkehr von den bürgerlichen Normen. Die Teilnah-

me am öffentlichen Leben, sowie das aktive Pflegen des Freundeskreises gehört eben auch zu den 

Regeln dieses Spiels, das Bürgertum heisst. Man zeigt sich wo man muss, man trifft sich mit wem 

man soll und immer so wie man es erwartet.
84

  Wohlgefühl und angepasstes Leben sind kein Wider-

spruch, im Gegenteil: es ist ja gerade dieser sinnliche Überfluss, der den Bürger an die Ketten der 

Fremdbestimmtheit schmiedet. Es sind dieser Glanz der bürgerlichen Fesseln und das angenehme 

Tragen, die den Menschen seine „Gefangenschaft“ vergessen lassen. 

In Dienstangelegenheiten war er nämlich, unbeschadet seiner Jugend und seinem Hang zu leichteren 

Vergnügungen, ungewöhnlich zurückhaltend, offiziell und sogar streng; in der Gesellschaft dagegen war 

er oft ausgelassen und geistreich, stets jedoch gutmütig, artig und ein bon enfant […]. Während seines 

Aufenthaltes in der Provinz kam es unter anderem auch zu einem Verhältnis mit einer Dame, […] es gab 

Trinkgelage mit den Flügeladjutanten, wenn sie herreisten, und gab Fahrten in entlegene Gassen nach 

dem Diner […].
85

 

Er nahm also an den Anlässen der Gesellschaft teil, ganz so, wie es sich gehörte. Und ebenfalls ging 

er mit seinen Arbeitskollegen aus. Damit einhergehend ergab sich auch das ein oder andere Trinkge-

lage und, vor dem Kennenlernen seiner zukünftigen Frau, das ein oder andere Verhältnis mit einem 

Mädchen. Doch auch diese Festlichkeiten vollzogen sich für Iwan Iljitsch immer innerhalb der bürger-

lichen Spielregeln: Keine radikalen Ausschweifungen, kein Fehltritt und schon gar keine jugendliche 

Rebellion, bzw. kreativ-utopische Initiative oder romantische Träumerei. Ein Leben, ganz wie es der 

Musterbürger lebt, ganz ohne persönliche Note. Und immer auf äussere Zwecke und zukünftige 

Gegenstände gerichtet. Man kann es nicht besser ausdrücken, als Sill es tut, indem er konstatiert, 

„dass diese Person eigentlich mehr gelebt wird, als dass sie selbst lebt.“
86

 Auch erfasst der Theologe 

die Problematik im Kern mit seiner Feststellung, dass sich der Lebensmittelpunkt von Iwan Iljitsch 

                                                           
83 Tolstoi, 1979 [1886], S. 36 
84 Was hier zum Ausdruck kommt, ist eine Möglichkeit des Individuums, sein Dasein zu fristen, wie sie auch Martin Heidegger 
zum Gegenstand seines Werkes „Sein und Zeit” machte. Es handelt sich um die „Verfallenheit im Man“: Die Selbstentfrem-
dung des Menschen. Iwan Iljitsch verfällt sich gegenüber in eine Art der Gleichgültigkeit, die ihn davon „befreit“, sich mit sich 
selbst und vor allem mit seinem eigenen Tode zu beschäftigen. Diese Befreiung bezahlt er jedoch mit dem Preis der Individua-
lität. Der Mensch, der so lebt, verliert sich an ein geschäftiges Aufgehen in Dingen ausserhalb seines Selbst und führt ein 
unreflektiertes Leben für eine äussere Welt anstatt für sich. Dies bezeichnet Heidegger auch als „uneigentliches Leben“. 
(Heidegger, S. 252-255) Udo Broch gelang es, den inhaltlichen Zusammenhang dieses Werkes mit der Geschichte des Iwan 
Iljitsch präzise herauszuarbeiten. Er konstatiert Iwan Iljitsch diese „Verfallenheit im Man“ (Broch, S. 67-69) und zeichnet 
diesen „Reifeprozess zur Durchschnittlichkeit wie zur Alltäglichkeit“ (Ebd. S. 26) akribisch nach. In der heideggerschen Termi-
nologie stellt Broch Iwan Iljitschs Unfähigkeit dar, dieser Verfallenheit zu entfliehen (Ebd. S. 80-88), sowie die Konsequenzen, 
die sich deshalb mit dem Herannahen des Todes ergeben (Ebd. S. 1221-139). 
85 Tolstoj, 1979 [1886], S. 27 
86 Sill, S. 90 

Sterbend Leben 20 



 

 

nicht bei sich selbst, nicht in sich selbst und nicht in seinem eigenen Wesen befindet, sondern dass 

das „Zentrum, von dem her sich die Existenz des Iwan Iljitsch bestimmt“
87

, gänzlich ausserhalb ist. 

 

uf diese Weise verlebte Iwan Iljitsch sein Leben. Zwischen bürgerlich-privaten Normen in 

der Familie und bürgerlich-gesellschaftlichen Normen im Dienst gab er sich „den Gesprä-

chen mit seinen Kollegen, den Diners und dem Whist“
88

 hin; das war sein Leben. Vom Ers-

ten fliehend – das Leben wurde teurer, die Karriere stagnierte und Frauen und Kinder verlangten 

immer nach mehr – gab er sich völlig darin aufgehend dem Zweiten hin, worin er glaubte sich zu 

verwirklichen, worin er „sein ganzes Lebensinteresse“
89

 verkörpert sah – die Täuschung war perfekt 

–, um schliesslich den Rest seiner Zeit mit dem Letztgenannten, den Vergnügungen, zu füllen. Die 

Jahre flogen dahin, auf der Karriereleiter aber blieb Iwan Iljitsch stehen. So wurde seine finanzielle 

Lage immer enger und, weil diese an sein Verhältnis mit Praskowja Fjodorowna gebunden war, seine 

familiäre Lage immer unerträglicher. Diesem vermeintlichen Tiefpunkt seines Lebens folgte sogleich 

der Aufschwung. Eine neue Stelle und ein neues Gehalt versprachen ihm neues Glück. Es ging endlich 

wieder aufwärts! Und wie von Zauberhand war alles wieder im Reinen, ja besser denn je: Iwan Il-

jitsch war seit langem wieder glücklich und seine Frau schien endlich wieder zufrieden zu sein. Er-

freut stellte er fest, „dass ihre Pläne seine Pläne waren“
90

 und malte sich bereits die anstehende Zeit 

voll „heiterer Liebenswürdigkeiten und Schicklichkeit“
91

 aus. Als erstes stand nun aber ein Ortswech-

sel an, denn der neue Arbeitsplatz war wieder an dem Ort, an dem er früher gedient hatte – zu Iwan 

Iljitschs Karriere gehörten bisher zwei Stellenwechsel – das verlangte natürlich auch nach einer neu-

en Wohnung. Iljitsch reiste seiner Familie voraus, denn die Arbeit drängte bereits, und begann mit 

der Wohnungseinrichtung. Erfüllt von enthusiastischem Glücksgefühl warf er sich in die Gestaltung 

der Inneneinrichtung.  Ganz und gar ging er in dem gestalterischen Element auf. Er glaubte sich end-

lich voll und ganz in seiner Individualität zu verwirklichen: „In Wahrheit war es [die Gestaltung] frei-

lich genau das gleiche, wie man es bei all den Leuten findet, die nicht reich genug sind, doch den 

Reichen gleichsehen wollen […].“
92

 Auch dieser Akt eines glücklichen Wollens, der grösste und ehr-

lichste Ausdruck eines Bürgers: Nichts als Nachahmung. Spätestens an dieser Stelle sollte dem Leser 

klar geworden sein, dass Iwan Iljitsch der Musterbürger, dass dieser Mann, der Aussen von Glück 

überströmt in seiner Wohnung sinniert „welche Art Leisten man für die Gardinen nehmen solle“ 
93

, 

in seinem Innern eine kahle Wüste mit sich trägt. Und welches Wunder lässt ein solches Gebiet er-

blühen? 

Und einmal kletterte er persönlich auf eine Stehleiter, [...] allein er trat dabei fehl und wäre fast hinge-

stürzt, wenn er nicht als ein kräftiger und gewandter Mann sich noch auf den Beinen gehalten hätte; frei-

                                                           
87 Ebd. 
88 Tolstoi, 1979 [1886], S. 39 
89 Ebd. 
90 Ebd. S. 44 
91 Ebd. 
92 Ebd. S. 47 
93 Ebd. 

A 

Lebend Sterben 21 



 

 

lich stiess er dabei mit der Seite an den Griff eines Fensterflügels. Die Stelle, an der er sich gestossen hat-

te, tat weh, aber der Schmerz verging bald. 

Die grossen Veränderungen entspringen oft den unscheinbarsten Regungen des Lebens. Der Schwei-

zer Schriftsteller und Philosoph Ludwig Hohl nannte es das „Gesetz von den hereinbrechenden Rän-

dern“
94

: 

Zuerst wird ein Neues gesehen in den Randbezirken, an den zerfasernden Orten der Nebenerscheinungen 

[…], des Subtilen, der unmerklichen Spannungen, des fast unsichtbaren… […]Und dann… langsamer oder 

rascher, oft unmerklich und bisweilen auch in einem gewaltigen Ruck, schieben sich diese Nuancen-

Entdeckungen in den Tag hinein, mehr und mehr der Mitte zu, beherrschen endlich die Welt.
95

 

An dieses Gesetz dürfte Tolstoj wohl gedacht haben, freilich nicht aus der Feder von Hohl, doch in 

seiner Kernessenz ganz den „hereinbrechenden Rändern“ entsprechend, während er die Handlung 

der Erzählung konzipierte; war doch die vom Kleinen ausgehende Veränderung notwendiger Be-

standteil seiner Philosophie des Lebens. In einer Welt, einem Dasein, indem alles in Verbundenheit 

mit einer göttlichen Kraft zusammenhängt, d.h. in der jede Einzelbewegung in der Natur ihren logi-

schen Einfluss auf die Gesamtheit aller Bewegungen ausübt, in solch einem göttlich-rationalen Na-

tursystem erhält jede noch so kleinste Wirkung ihre funktional notwendige Bedeutung für das Ganze 

und damit auch für Gott.
96

 So eröffnet der russische Philosoph die eine Tageslektüre in seinem Lese-

buch, das auf dem Hintergrund seines religiösen Systems basierend, dem Leser die tolstojsche Philo-

sophie vermitteln soll
97

: „Die grössten Veränderungen und alles in der Natur geschieht auf unmerkli-

che Weise, durch langsames Anwachsen, nicht durch Explosionen. Genauso ist es auch im geistigen 

Leben.“
98

 Schnell vergass Iwan Iljitsch nämlich, geschäftig in seiner Umwelt aufgehend, diese Kleinig-

keit, die doch „nichts als ein blauer Fleck“
99

 war. Schliesslich war doch auch dieses Vorkommnis 

nichts als eine Randerscheinung, eine kleine Nuance, ein Detail in der weiten grauen Einöde seines 

Bürgerlebens, das jeden Spross der Einmaligkeit, jede kleine Erhöhung zugleich einzuebnen, zu ver-

schlucken schien. Iwan Iljitsch (ver)lebte also unbekümmert weiter. Doch machte sich nach einer 

Weile die längst vergessene Bauchgegend wieder bemerkbar. Diesmal aber führte der bürgerliche 

Weg nicht an der Hauptsache vorbei. Dem Unausweichlichen entkommt auch nicht der Musterbür-

ger. Denn „die Stelle, an der er sich gestossen hat“
100

, begann sich wieder bemerkbar zu machen, 

und zwar in Form „eines dauernden Drucks in der Seite, gefolgt von Übellaunigkeit.“
101

 Und diese 

Übellaune nahm immer mehr zu. So dass schliesslich nichts mehr in Ordnung war, auch und beson-

                                                           
94 Hohl, Ludwig: Dass fast alles anders ist, 1984, S. 65-68 
95 Ebd. S. 66f. 
96 Siehe Tolstojs Gottesglaube, S. 8f. Kap. 2.2 dieser Arbeit. Zu der Logik innerhalb der allumfassenden Göttlichkeit, die es dem 
Menschen erlaubt, wenn auch nicht gänzlich, Gott und damit die Natur und das Leben mit dem Verstand zu erfassen, siehe: 
Milkov, S. 323-325 
97 Vgl. Schmid, in: Für alle Tage – Ein Lebensbuch, 2011, S. 737-740 
98 Tolstoi, 2000 [1908], S. 255 
99 Tolstoi, 1979 [1886], S. 48 
100 Ebd. S. 47 
101 Ebd. S. 55 

Lebend Sterben 22 



 

 

ders zwischen den Eheleuten. Iwan Iljitsch ging schliesslich zum Arzt. Und ihn interessierte nur eines, 

„ob seine Lage gefährlich sei oder nicht“
102

. 

Der Arzt jedoch ignorierte diese unangebrachte Frage. Denn vom Gesichtspunkt des Arztes aus beurteilt, 

war diese Frage müssig und stand keineswegs zur Diskussion; für ihn gab es nur ein Gegeneinanderab-

wägen der Wahrscheinlichkeiten – Wanderniere, chronischer Katarrh, Blinddarmentzündung. Die Frage 

nach dem Leben Iwan Iljitschs existierte nicht […].
103

 

Für den Arzt war der Mensch „Iwan Iljitsch“ bloss ein „Fall“. Das wurde dieser sich schmerzlich be-

wusst. Zum ersten Mal geriet Iwan Iljitsch mit der bürgerlichen Rollenidentität, in der er selbst voll-

kommen aufgegangen ist, in Konfrontation. Damit ist er gewissermassen sich selbst gegenüber ge-

stellt: er sieht sich als Objekt behandelt. So wie er immer gehandelt und vor allem auch behandelt 

hat, wird er es nun selbst. Frances Myrna Kamm nennt dies das „‘Turning of the Tables‘ motif“
104

 und 

betont dessen starke Bedeutung für die Story. Genau so, wie Iljitsch früher in seiner Rolle als Richter 

die Menschen als „Fälle“ abgefertigt hat, wird er es nun von seinem Arzt. Das bürgerliche Rollenspiel, 

die Fokussierung auf das Objekt, das der Mensch nicht ist
105

, erfährt Iwan Iljitsch am eigenen Leibe: 

Nicht er selbst ist für den Arzt von Interesse, es sind seine Organe. Den Arzt interessieren bloss Ein-

zelaspekte. Iljitsch aber, der sich, indem er sich mit seiner „Krankheit“ beschäftigt, auf einmal mit 

sich selbst beschäftigen muss, ist sichtlich von der unpersönlichen, objektbezogenen Methode und 

der schroffen, autoritären, von bürgerlichen „Standesdünkel“
106

 geprägten Art des Arztes irritiert. 

Zum ersten Mal hat er ein wirklich subjektives Bedürfnis, er sieht sich mit seiner Krankheit im Mittel-

punkt und will mit ihr als Ganzes wahrgenommen werden. Doch die Gesellschaft um Iwan Iljitsch hat 

dafür kein Verständnis. Auch seine Frau nicht. Also versucht er sich in einer neuen Rolle des Patien-

ten objektiv mit seiner Krankheit zu beschäftigen. Denn der Kranke ist nicht Teil der bürgerlichen 

Gesellschaft, er steht ausser ihr. Iljitsch isoliert also die Krankheit anstatt sich selbst. Es gab bloss 

noch die Krankheit und die wird mit Medikamenten behandelt. Aber nichts half. Der „sonderbare 

Geschmack im Munde“
107

, der den bereits „peinigenden Schmerz“
108

 seit einer Weile begleitete, 

wuchs langsam zum gefühlten, abscheulichen Gestank heran. Dass sich angesichts dieser Lage die 

Krankheit nicht mehr mit gutbürgerlichen Verhaltensweisen vom Kranken trennen liess, liegt auf der 

Hand. Iwan Iljitsch wurde zum „Störfaktor“. Also entwuchs er der neuangenommenen Rollenidenti-

tät als Patient. Und in dem Masse, wie die bürgerlichen Mechanismen der Verdrängung in ihrer Wir-

kung nachliessen, isolierte sich Iwan Iljitsch schliesslich doch. Mit sich allein tritt er nun im Selbstge-

spräch in Kontakt mit dem Tod. Die äussere Kleinigkeit – man denke an die „hereinbrechenden Rän-

der“ – gewinnt an Macht und wird zur grossen Wirklichkeit. 

                                                           
102 Ebd. S. 59 
103 Ebd. 
104 Kamm, S. 204 
105 Vgl. Kapitel 2.2, S. 12 dieser Arbeit 
106 Sill, S. 92 
107 Tolstoi, 1979 [1886], S. 55, 66 
108 Ebd. S. 66 

Lebend Sterben 23 



 

 

>Der Tod. Ja, der Tod. Von den anderen weiss es freilich keiner, und sie wollen es auch nicht wissen und 

grämen sich deswegen nicht. Sie Spielen. […] Ihnen ist es gleich, und dennoch werden sie ebenso sterben. 

Diese Narren! […]<
109

 

Aber immer noch ist diese Wirklichkeit eine Äussere. Der Tod, der sich im andauernden Diskurs des 

Iwan Iljitschs mit sich selbst bemerkbar macht, wird von diesem immer noch als „Tod der Anderen“ 

betrachtet. Er ist noch nicht der Eigene. Wie zu Beginn der Erzählung auf der Leichenfeier die Gäste, 

nimmt Iwan Iljitsch den Tod zuerst als äussere Notwendigkeit wahr. Doch im Unterschied zu den 

Bürgern im ersten Kapitel hat sich jetzt die Wahrnehmung dieser äusseren Notwendigkeit ins Innere 

verschoben. Iwan Iljitsch nimmt den eigenen Tod als „Tod der Anderen“ wahr. Eine Möglichkeit, die 

sich bloss seinem Arbeitskollegen Iwanowitsch nach diesem tatsächlichen Tod – dem des Iwan Il-

jitsch – kurz bot, die aber vor der Übermacht der bürgerlichen Verdrängungsmechanismen zum 

Scheitern verurteilt war.
110

 Dabei gibt es doch kaum etwas logisch-evidenteres als  den Tod: 

Cajus ist ein Mensch. 

Alle Menschen sind sterblich. 

Cajus ist sterblich. 

Und wer sterblich ist, ist früher oder später tot. Diesen Syllogismus der „Logik von Kiesewetter“
 111

 

rief sich Iwan Iljitsch in Erinnerung. Nützen konnte er ihm trotz seiner zwingenden Logik nichts. Iwan 

Iljitsch ist eben nicht bloss ein Mensch, er ist dieser Mensch da, er ist er selbst: Ich! Und diesem „Ich“ 

kann keine Logik helfen, schliesslich war es auch keine Logik, die dieses „Ich“ dazu gebracht hat, sich 

mit dem Thema Tod überhaupt zu befassen. Und hier befindet sich der Leser mitten in Tolstojs exis-

tentialistischer, philosophischer Auseinandersetzung. „Leben ohne Gedanken an den Tod und Leben 

im Bewusstsein seines stündlichen Näherrückens sind zwei durchaus verschiedenartige Zustände“
112

, 

lässt er den Leser in seiner Anthologie wissen. Hier aber, am Beispiel Iwan Iljitschs, lässt er es den 

Leser unmittelbar sehen. Die Beschäftigung mit dem Tode ist keine freiwillige Sache, sie wird unter 

Umständen zur Notwendigkeit. Oder wie Kamm es ausdrückt: „Some people like Ivan may only have 

good in their lives by dying in the right way, in Tolstoy’s view. If they went on living […], they would 

only live bad lives, and that would be worse than a good death.”
113

 Iwan Iljitsch, der russische Bür-

ger, der ausserhalb seiner selbst gelebt hat, wird durch dieses Äussere gezwungen, sich mit dem 

Tode zu beschäftigen, der in seinem Innern immer mehr zum eigenen Tod wird. Und mit dem eige-

nen Tod kommt auch unmittelbar die Furcht: Alles soll vorbei sein? Alles ihm genommen werden? 

Vor nichts fürchtet sich der Bürger Iljitsch mehr. Doch der Verdrängungsmechanismus hat seine 

Wirkung ein für alle mal verloren. Die Furcht vor dem Tode ist in ihrer vollen und quälenden Wirk-

lichkeit da. Sie, und mit ihr der Tod, will beachtet werden. In dem Masse, indem Iljitsch dies tut, wird 

                                                           
109 Ebd. S. 76 
110 Vgl. Ausführungen zur Leichenfeier, S. 16f. Kap. 3.2. dieser Arbeit 
111 Tolstoi, 1979 [1886], S. 79 
112 Tolstoi, 2000 [1908], S. 64 
113 Kamm, S. 209 

Lebend Sterben 24 



 

 

er auch gezwungen, sich immer mehr mit sich Selbst zu beschäftigen und sich in seiner Ganzheit 

wahrzunehmen. So wird er sich in seiner unfreiwilligen Abschottung der „Lüge, die ihn rings um-

gab“
114

, der allgegenwärtigen Verdrängungspraktiken, Unaufrichtigkeiten und Scheinhaftigkeiten, 

der Falschheit des „bequemen“, „annehmlichen“ und „schicklichen“ Bürgerlebens, immer mehr 

bewusst.  

Parallel zu der sich vollziehenden Selbstbeschäftigung des sterbenden Bürgers zeichnet Tolstoj des-

sen menschliche Alternative. Den natürlichen Menschen: Er „nimmt“ sich keine Frau; ihm wird sie 

gemäss den natürlichen Gesetzmässigkeiten „gegeben“.
115

 Er richtet sich nicht nach einem kon-

struierten Aussen; eingebunden in ein natürliches „Aussen“, gibt es für ihn dieses „Aussen“ nicht.
116

 

Er bestimmt sein Handeln folglich nicht durch fremde Zwecke; seine Handlungen sind Ausdruck der 

göttlichen Liebe.
117

 Der Hausdiener der Familie Iljitsch ist es, der in der Erzählung diesen Menschen 

darstellt. Dem nunmehr vollständig von seiner Gesellschaft abgeschotteten Iwan Iljitsch erleichtert 

er als einziger dessen bereits zur Qual gewordenes Dasein durch Anteilnahme. 

Einzig Gerassim log niemals; er allein – das war aus allem ersichtlich – hatte begriffen, um was es sich 

handle, und er hielt es auch nicht für nötig, es zu verbergen, sondern er hatte ganz einfach mit seinem 

abgezehrten schwachen Herrn Mitleid. Und einmal sprach er es sogar direkt aus, als Iwan Iljitsch ihn 

fortschicken wollte: „Alle werden wir sterben. Warum sich nicht ein bisschen Mühe geben?
118

 

Gerassim verkörpert, wie bereits zu Beginn der Ausführungen zu Tolstojs Lebensphilosophie vorweg-

genommen
119

, das gute Leben. Das gute Leben wiederum ist, wie ebenfalls versucht wurde zu zei-

gen, für Tolstoj die Wahrheit.
120

 In diesem Sinne zeigt die Figur Gerassim dem Leser den menschli-

chen Ausdruck des göttlichen Naturgesetzes und dessen wirkungsmächtige Einflussnahme durch das 

Mitleid. Sill liefert diesbezüglich eine Bestätigung mit seiner feststellenden Behauptung: „Das einzi-

ge, was wirklich zählt im Angesicht von Sterben und Tod, weil es hilft, ist die Wahrheit.“
121

 

Eine Wahrheit, die in dem wirklich mitleidenden Menschen zum Ausdruck kommt. Um nämlich wirk-

lich mitleiden zu können, muss man fähig sein, sich empfindsam in den Anderen hineinzuversetzen. 

Und Gerassim, dessen „frisches, gutmütiges, schlichtes und junges Gesicht“
122

 nur einer von vielen 

Ausdrücken seiner Naturhaftigkeit ist, kann gar nicht anders. Das ist nur im Zusammenhang mit dem 

bereits ausgeführten Gottes- und Menschenbild Tolstojs verständlich.
123

 Als gut lebender und natur-

verbundener Mensch, d.h. als nicht von der Zivilisation kompromittiertes Bewusstsein, hat dieser 

junge Mann keinen bürgerlichen Individualisierungsprozess durchgemacht. Er ist demgemäss kein 

                                                           
114 Tolstoi, 1979 [1886], S. 102 
115 Tolstoj lehnt  die sinnliche Begierde, insbesondere die Sexualität und mit ihnen auch die Ehe ab. (Siehe Kap. 2.1, Fussz. 25, 
S. 9 dieser Arbeit) Nur die Fortpflanzung und wahrscheinlich auch die natürlichen (harten) Lebensbedingungen der Bauern 
rechtfertigen die Ehe. Ansonsten soll sich die Verbundenheit von Mann und Frau einzig durch die „natürliche Liebe“ unter 
völligem Ausschluss aller sinnlichen Begierden entwickeln. (Machinek, 1998, S. 53f.) 
116 Vgl. Ausführungen zu Tolstojs metaphysischem System, Kap. 2.1, S. 8f. dieser Arbeit 
117 Vgl. Ausführungen zu Tolstojs Lebensphilosophie, Kap. 2.2, S. 10 
118 Ebd. S. 93 
119 Vgl. Kap. 2, S. 7 dieser Arbeit 
120 Vgl. Kap. 2.2, S. 11f. dieser Arbeit 
121 Sill, S. 95 (Bezieht sich nur auf den bezeichneten Satz) 
122 Tolstoi, 1979 [1886], S. 87f. 
123 Vgl. Kap. 1.1 und 1.2 dieser Arbeit 

Lebend Sterben 25 



 

 

Individuum entsprechend dem bürgerlich-modernen Verständnis, welches für Tolstoj der Inbegriff 

von Egoismus und Selbstentfremdung ist und demgegenüber er sein sich davon befreiendes Konzept 

der im göttlichen Menschen aufgehenden christlichen Menschenliebe stellt.
 124

 Das ist die Grundlage 

von Tolstojs praxisbezogener Lebensphilosophie. Um es mit zwei treffenden Sätzen von Ludwig Stein 

zu verdeutlichen: „Der Mensch liebt Gott, weil die Liebe das Wesen seiner Seele ist, weil er nicht 

anders kann, als lieben.“
125

 Dagegen vermag „die Wissenschaft […] nur unsere Neugierde zu befrie-

digen, aber nicht unser tiefes Sehnen nach dem Sinn unseres Lebens zu stillen.“
126

 Anders als in dem 

grundsätzlich übereinstimmenden Gottesverständnis, unterscheidet sich die Philosophie Tolstojs 

damit anthropologisch von der Auffassung Spinozas. Der Mensch kann das Wesen Gottes und damit 

den Sinn des Lebens nur mit dem richtigen Leben gemäss dem Gesetz der Liebe verstehen. „Gott ist 

ihm [Tolstoj] daher kein logisches, sondern ein emotionelles Prinzip“
127

, wie Stein ausführlich darlegt. 

Die Theorie ermöglicht dem Menschen zwar a priori (und a posteriori) eine Annäherung an Gott, 

doch nur die Praxis erlaubt ihm ein vollumfängliches Verständnis.
 128

 

So ist die Figur Gerassim der Inbegriff der wahren Praxis. Gerassim geht aufgrund seines wahren 

Lebens intuitiv in dem leidenden Iwan Iljitsch auf und empfindet damit unmittelbar dessen Zustand 

nach, was ihn aufgrund der „gesetzesmässigen“ Liebe, mit der er natürlicherweise durch seine Le-

bensführung erfüllt ist, mitleiden lässt. Gerassim versteht also Iwan Iljitsch notwendigerweise auf-

grund seines Wesens, aufgrund seiner Natur. Im Gegensatz zu den Bürgern, die Iwan Iljitsch umge-

ben, „he [Gerassim] did not fear his dying master, and so Ivan Ilyich felt at ease only with him“
129

, 

wie Temira Pachmuss in ihrem Essay ausführlich darlegt. Also ist Gerassim neben den Leiden auf-

grund der Krankheit und der damit verbundenen Abkoppelung von der bürgerlichen Gesellschaft, 

d.h. Iljitschs sozialem Umfeld, zusammen mit dem heranrückenden gefürchteten Lebensende ein 

weiterer Faktor für die zunehmende Selbstreflexion von Iwan Iljitsch: 

Sein seelisches Leiden erwuchs daraus, dass ihm, als er in dieser Nacht Gerassims verschlafenes, gutmü-

tiges Gesicht mit den starken Backenknochen betrachtete, plötzlich der Gedanke gekommen war: „Wie, 

wenn in der Tat mein ganzes Leben, mein ganzes bewusstes Leben nicht das Wahre gewesen ist?
130

 

Endlich zieht er schliesslich das Unvermeidliche und – wie wir wissen – für den Autor einzig Wahre in 

Betracht: Die Unrichtigkeit seiner gesamten Lebensführung und damit die Falschheit seines Lebens. 

So beginnt er sich seiner in der Ganzheit bewusst zu werden. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft 

rücken in der Bewusstwerdung des Todes immer mehr zusammen und Iwan Iljitsch eignet sich lang-

sam sein Leben an: Er beginnt als Sterbender zu leben. 

 

                                                           
124 Pachmuss, S. 77-82 
125 Stein, S. 134 
126 Ebd. 
127 Ebd. S. 129 
128 Vgl. Ebd. S. 126-129, 134f. 
129 Pachmuss, S. 79 
130 Tolstoi, 1979 [1886], S. 120 

Leben 26 



 

 

olstoi zeichnet dem Leser also den langen und leiderfüllten Weg des Iwan Iljitsch, an des-

sen Ende nichts Geringeres als die Bereitschaft zu sterben steht. „In welchem Augenblick 

aber ist man am meisten bereit?“
131

, fragt Hohl den Leser in seinen Reflexionen über den 

Tod. Und er findet sogleich die Antwort: „In dem des höchsten Lebens.“
132

 Ob der zurückgezogene 

Schweizer Denker wohl wusste, dass er damit den Kern der Gedanken über den Tod erfasste, wie sie 

Leo Tolstoj, der Mann, der, so Hohl, „die Zustände der ersten Christen wiederherstellen wollte“
133

, 

darzustellen pflegte? Der Leser dieser hier betrachteten Novelle jedenfalls beginnt das gegen Ende 

der Geschichte mit immer grösserer Gewissheit vorauszuahnen. Und ebenfalls mit zunehmender 

Gewissheit des eigenen Todes in ansteigender Selbstreflexion und qualitativer Erhöhung der Bewäl-

tigung seines eigenen Daseins, wächst Iwan Iljitsch unaufhörlich im Kampfe mit sich selbst. So liegt er 

nun da, der einst so fleissige und geschäftig seiner Umwelt dienende Richter Iwan Iljitsch. Leidend in 

qualvollen Schmerzen, sich vor seinem Tode fürchtend auf seinem Bettchen liegend und vollständig 

von dieser Welt, deren eifrigster Diener er war, ausgestossen. War er bis anhin noch als „Störfaktor“ 

im Besitz seiner letzten Geltung in dieser Bürgerwelt, so hat sie sich jetzt vollends von ihm abgewen-

det. Sie ist ihn losgeworden. Und er sie. Damit ist die Geschichte aber keineswegs so traurig, wie sie 

dem Leser vielleicht den Anschein macht. Es beginnt nämlich genau an diesem Punkt die positive 

Wendung. In dem Masse, wie Iwan Iljitsch von der Welt, für die er lebte, ausgeschlossen wurde, 

schliesst er diese vermeintlich seine und falsche Welt von sich aus: Und immer mehr beginnt er zu 

leben, denn er beginnt zu verstehen. 

Im stetigen, von Qualen begleiteten Nachdenken über den Tod und die Furcht, die dieser ihm berei-

tet, rückt er der Wahrheit, dem richtigen Leben näher und das umso mehr, als er dieses richtige 

Leben auch in seiner eigenen Vergangenheit zu orten beginnt; seiner Kindheit. „Welche Zeit kann 

besser sein als die Kindheit, wo die beiden besten Tugenden – unschuldige Fröhlichkeit und grenzen-

loses Liebesbedürfnis – als die einzigen Impulse im Leben erscheinen?“
134

, fragt sich Tolstoj in seiner 

Anthologie. Eine Feststellung, die Iwan Iljitsch vor seinem Tode zur Erkenntnis wird, indem er sich an 

seine Kindheit erinnert. Und so wurde ihm in Gedanken klar: „Je weiter er sich von der Kindheit ent-

fernte und je näher er der Gegenwart kam, desto geringfügiger und zweifelhafter wurden die Freu-

den.“
135

 Die Vereinzelung war es, die Iwan Iljitsch erst erlaubte, sich selbst zu finden und zu erken-

nen: „Es ist nicht das Wahre – all das, wofür ich gelebt habe und lebe, ist Lüge und Betrug […].“
136

 

Gerassim, das „gute Leben in der Welt“, hat diese langsame Erkenntnis begleitet. Entsprechend dazu 

wurde nun Iljitschs „Schau“ der Kindheit am Ende seines Lebens von der „Kindheit in der Welt“ be-

gleitet. Es war sein Sohn, der „kleine Gymnasiast“
137

 Wolodja, der Iljitsch schliesslich zu seiner vollen 

Wahrheit verhalf und der als Verkörperung des noch „reinen“ Lebens neben Gerassim auch eine 

Form des „guten Lebens“ darstellte. Mit seinen von Leid durchzogenen Reflexionen und mit der 

                                                           
131 Hohl, Ludwig: Die Notizen oder Von der unvoreiligen Versöhnung, 1981, S. 700 
132 Ebd. 
133 Ebd. S. 128 
134 Tolstoi, 2000 [1908], S. 457 
135 Tolstoi, 1979 [1886], S. 111 
136 Ebd. S. 123 
137 Ebd. S. 126 

T 
Leben 27 



 

 

vollkommenen Güte Gerassims hat Iljitsch schliesslich den richtigen Weg gefunden. Von wachsenden 

Schmerzen und immer grösserem Unmut begleitet, näherte er sich so der Falschheit seines Lebens, 

bis er schliesslich wusste:
 138

 

>Ja, es war alles nicht das Wahre<, sagte er zu sich, >doch das macht nichts. Man kann ja, noch kann 

man es erreichen, das „Wahre“. Doch was ist das „Wahre“?< fragte er sich und wurde plötzlich ganz 

still.
139

 

Damit hatte er aber seine ihn quälende Furcht vor dem Tode noch nicht besiegt. Die absolute Wahr-

heit und damit die wirkliche Erkenntnis errang er nicht mit diesem Wissen, sondern mit dem darauf 

folgenden Verhalten, wie die Philosophie des Autors nahelegt: In der sich einstellenden Stille, die 

Iwan Iljitschs Reflexionsprozess in der Gedankenwelt endlich herbeigeführt hat, erscheint die unver-

fälschte Welt jenseits des Bürgertums in Form der „reinen Kindheit“ –  der kleine Wolodja – und 

erfasst mit Liebe das erwachte Leben des Sterbenden, der seinerseits schliesslich mit Liebe und Mit-

gefühl reagiert, was ihn von den irdischen Leiden erlöst. Wolodja schlich heimlich zu seinem ster-

benden Vater und ergriff mitfühlend seine Hand und küsste sie weinend. Und Iwan Iljitsch begann 

ohne Furcht zu leben! Unmittelbar erblickte er nämlich seinen Sohn und seine sich nähernde Frau 

und sie taten ihm leid. Er fühlte mit, er liebte – zum ersten Mal – und er lebte: 

Und er suchte nach seiner früheren, so gewohnten Todesangst und konnte sie nicht finden. Wo war sie? 

Und was denn für ein Tod? Es war keine Angst da, weil auch kein Tod mehr da war.
140

 

Das Mitgefühl, die Liebe, verhalf Iwan Iljitsch letzten Endes seine ganze Abneigung und den ganzen 

Hass auf seine Gesellschaft und sich selbst gegenüber, das Gefühl, das sich mit der ansteigenden 

Erkenntnis intensivierte, vollständig zu überwinden und die errungene Erkenntnis zu leben. So ver-

schwand mit der Abwendung vom eigenen falschen Leben und der richtigen Hinwendung zum ande-

ren Leben die Angst vor dem eigenen Tod. Er hat den Tod gefürchtet, weil er falsch gelebt hat. Nun 

lebt er richtig, er liebt, und die Todesangst ist weg.
141

 

Ohne Angst aber ist der Tod nicht. So meint Tolstoj beispielsweise: „Der Geist kennt keinen Tod, und 

deshalb ist der Mensch, der ein geistiges Leben lebt, frei vom Tode.“
142

 Dabei ist der „Geist“ nichts 

anderes als „Gott“ oder die „Natur“, wie Tolstoj sie versteht.
143

 Entsprechend dem „naturverbunde-

nen Bauern“ ist der Tod für den gut lebenden Menschen nun ein Bestandteil des Lebens. Er ist in den 

Lauf des Lebens integriert und damit seiner destruktiven Kraft beraubt. Die Vergänglichkeit des Le-

bens ist damit nicht mehr „Tod“, sondern einfach ein Lebensgesetz.
144

 Löst sich der bürgerliche 

Mensch von seinem falschen gesellschaftlichen Leben, wird es ihm wie Iwan Iljitsch in der Vereinze-

                                                           
138 Vgl. Olney, S. 110 
139 Tolstoi, 1979 [1886], S. 125 
140 Ebd. S. 127 
141 Pachmuss, S. 82f. 
142 Tolstoi, 2000 [1908], S. 321 
143 Ebd. S. 236f. 285f. 
144 Vgl. Ausführungen zu Tolsojs Todesvorstellungen, S.8f. Kap. 2.1 

Leben 28 



 

 

lung möglich, dieses Gesetz zu erkennen: Er wird zum „geistigen“ Menschen. Auf diese Weise hat 

Iwan Iljitsch mit dem richtigen Leben am Ende des Lebens seine bürgerliche Bindung an das Leben, 

sich selbst und damit auch den Tod überwinden können. Nur noch etwas war da: das Licht. Und 

Tolstoj hat dem Leser gezeigt, was er an anderer Stelle mit Worten beschreibt: „Die Menschen leben 

von der Liebe; die Liebe zu sich ist der Anfang des Todes, die Liebe zu Gott und den Menschen der 

Anfang des Lebens.“
145

 Iwan Iljitsch hat mit dem wahren Leben zuletzt den Tod „getötet“. 

>Zu Ende ist der Tod<, sagte er sich. >Er ist nicht mehr.< 

Er schöpfte noch einmal Luft, blieb mitten darin stecken, streckte sich lang aus und war tot.
146

 

 

er Tod des Todes. Das ist die Dialektik des Todes, die eigentlich eine Dialektik des Lebens 

ist. Oder ein, bzw. das „existentielle Funktionieren“. Bevor die Aufweisung der Dialektik 

jedoch diese Arbeit abschliessen kann, wird es nötig sein, den Kern alles Gesagten in Kurz-

fassung nochmal auf den Punkt zu bringen. 

Begonnen haben die Betrachtungen über den Tod mit der Religion und der Metaphysik Tolstojs. Eine 

an Spinozas Substanz erinnernde allumfassende Göttlichkeit, die Natur und Mensch in ihrem Wesen 

impliziert und alles zusammenhängend mit einer Gesetzmässigkeit, deren menschlicher Ausdruck die 

Liebe ist, verbindet, steht dabei im Zentrum. Es ist dieses Gottesverständnis, von dem her die tolstoj-

sche Philosophie und damit auch dessen Todesvorstellung wesentlich zu begreifen ist: Gott als Gan-

zes und die Natur als seine vom Menschen wahrgenommene Verwirklichung mit der Liebe als deren 

Gesetz.
 
Diesem metaphysischen Konzept entspringt die Philosophie Tolstojs. Sie vereint Theorie und 

Praxis in einem normativen Handlungskonzept, welches sich ganz an dem Gesetz der tolstojschen 

Metaphysik, der Liebe, orientiert. Wer so lebt wie der Bauer, dass der Tod ihm nichts wegnehmen 

kann, wer nach der Liebe lebt und sich nicht an Äusserlichkeiten verliert, der erkennt die Wahrheit. 

Erkenntnis ist Sein, ist wahres Leben. Iwan Iljitsch lebt dieses Leben nicht. Sein Diener Gerassim ist 

es, der es lebt. Und sein Sohn, der noch ein Kind ist. Beide, bäuerlicher Mensch und Kind, sind dem 

Tode auf ihre Weise nah. Sie verdrängen ihn nicht und leben Iljitsch die Wahrheit vor. Der beginnt 

erst im Sterben zu erkennen. Der Tod zwingt ihm schliesslich das Leben auf. So ist „Der Tod des Iwan 

Iljitsch“ als „Rückkehr in den Tod“ konstruiert, was die Erzählung nicht zuletzt der Textstruktur ver-

dankt. Unter Einbezug der im Inhalt zur Geltung kommenden Philosophie und Metaphysik des russi-

schen Autors ist es schliesslich diese Struktur, die zur Dialektik des Todes führt und so nicht unwe-

sentlich zum philosophischen Gehalt beiträgt. Mit Olney haben wir gesehen, dass die inhaltliche und 

die „umrahmende“ Funktion des Todes zusammen den Sinn der Geschichte transzendieren und 

einen Bezug zum Absoluten herstellen, weil die Erzählung letzten Endes eine Metapher ist. Auf diese 

Weise wird aber nicht nur der Tod „verabsolutiert“; es gelingt Tolstoj ausserdem mit fiktionaler (und 

philosophischer) Literatur eine exemplarische Einheit von Theorie und Praxis herzustellen: 

                                                           
145 Tolstoi, 2000 [1908], S. 34 
146 Tolstoi, 1979 [1886], S. 128 

Schluss: Dialektik des Todes 29 

D 



 

 

In the metaphoric transliteration of art, Tolstoy merges and unites these two poles of opposition, the 

physical or eventful and the spiritual or meaningful, so that the complex metaphor of Ivan Ilych, as a 

whole, unites the lived reality, the bodily-conscious experience of Ivan Ilych (which was also the experi-

ence of Tolstoy) with the theoretical statement dramatized by Gerasim (which is also Tolstoy's state-

ment).
147

 

Tolstoj zeigt und der Leser schaut: „Der Tod des Iwan Iljitsch“ ist – man erinnere sich an die Ausfüh-

rungen zu Tolstojs Denken
148

 – praktizierte Philosophie. Ein Musterbeispiel für das, was Gottfried 

Gabriel literarische Erkenntnis nennt, die im „Sprachmodus des Zeigens“
149

 vermittelt wird. Die lite-

rarische Narration bietet dem Leser dadurch, dass sie die Tatsachen (hier den Tod) mittels Darstel-

lung in einen neuen Bezug zum Allgemeinen setzt und auf diese Weise eine Veränderung in den 

Denkmustern des Lesers hervorruft, eine spezifische Form von Erkenntnis.
150

 Nichts anderes tut 

Tolstoj. Der Leser sieht Iwan Iljitsch tot im Leben liegen, er sieht ihn schliesslich leben, während er 

innerlich stirbt und sieht in endlich sterben, während er innerlich zu leben beginnt. Am Schluss der 

Erzählung schaut er mit dem lebenden Iwan Iljitsch ins Licht des Todes. So wie Iwan Iljitsch den Tod 

erlebt, soll der Leser ihn schliesslich erkennen, d.h. sehen. Struktur und Inhalt vereint und damit 

Theorie und Praxis in vollkommene Übereinstimmung gebracht, eröffnet Tolstoj dem Leser endlich 

seine „literarische Erkenntnis“ des Todes: Wer so lebt, dass ihm der Tod nichts nehmen kann, fürch-

tet diesen nicht. Wer den Tod nie zu fürchten hat, führt ein gutes Leben wie die Bauern. Der Bürger 

fürchtet den Tod, darum verdrängt er ihn, den wesentlichen Bestandteil des Lebens. Folglich lebt er 

nicht richtig. Aber früher oder später zwingt sich die Beschäftigung mit dem eigenen Tod jedem auf, 

und wenn es dieser Tod selbst ist, der das mit seiner Anwesenheit tut. Tod und Leben sind also zwei 

Seiten der einen Medaille, die Existenz heisst. Will man die Existenz in ihrer vollen Wahrheit erfah-

ren, erleben, muss man sie beide, trotz bzw. gerade wegen ihrer gegenseitigen Negation, in gleicher 

Weise annehmen: Das volle und ganze Leben ist nur mit einem vollen und ganzen Tod zu haben, der 

eben so wie dieses immer anwesend ist. In dialektischer Manier eröffnet Tolstoj damit dem Leser 

eine Sichtweise auf den Tod, die ihn als dialektisches Prinzip des Lebens darstellt. Dieses Prinzip wird 

hier als „Dialektik des Todes“ bezeichnet. 

Der Begriff „Dialektik“ durchzieht die Philosophiegeschichte als wesentlicher Bestandteil seit den 

Frühdialogen Platons und wurde nach seiner theoretischen Universalisierung
151

 im sogenannten 

„Deutschen Idealismus“
152

 von Karl Marx und seinen Anhängern im 20. Jahrhundert übernommen.
153

 

Das sich dabei stets verändernde Begriffsverständnis verunmöglicht es, im Sinne der Dialektik 

schlechthin zu sprechen. Obwohl der tatsächliche Einfluss des „Deutschen Idealismus“ auf die Philo-

                                                           
147 Olney, S. 111f. 
148 Vgl. Kap. 2.2 dieser Arbeit 
149 Gabriel, Gottfried: Zwischen Logik und Literatur – Erkenntnisformen von Dichtung, Philosophie und Wissenschaft, 1991, S. 
10 
150 Ebd. S. 8-11 
151 Alwin Diemer formuliert es folgendermassen: „Die Dialektik, die bislang nur Denkmethode war, wird zu einer Universalge-
setzlichkeit, die Denken und Sein umgreift.“ (Diemer, Alwin: Elementarkurs Philosophie: Dialektik, 1976, S. 49) 
152 Gerhard Gamm weist dem Begriff den Zeitraum des halben Jahrhunderts Philosophiegeschichte zu, der hauptsächlich das 
Denken von J.G. Fichte, F.W.J. Schelling und G.W.F. Hegel umfasst. (Gamm, Gerhard: Der Deutsche Idealismus – Eine Einfüh-
rung in die Philosophie von Fichte, Hegel und Schelling, 1997, S. 10f.) 
153 Vgl. Gessman (Hg.), S.166f. 

Schluss: Dialektik des Todes 30 



 

 

sophie Tolstojs schwer zu eruieren sein dürfte,
154

 orientiert sich der hier verwendete Begriff der 

Dialektik an dem von Fichte ausgehenden, von Schelling übernommenen und schliesslich von Hegel 

auf den theoretischen Höhepunkt gebrachten Verständnis der Dialektik.
155

 Demzufolge wird die 

Dialektik als Erklärungs- und Seinsprinzip verstanden, dessen grundlegendes Schema auf der „Triade 

Thesis-Antithesis-Synthesis“
156

 beruht: Die Wirklichkeit ist die Gesamtheit aller zusammenhängen-

den Bewegungsprozesse. In diesem „Zusammenhang der Dinge“ ist jedes Ding die „Ursache der 

Negation von sich selbst“ (Thesis) und die „verursachte Negation eines anderen Dinges“ (Antithesis). 

Der Modus der „von einer Negation verursachten Negation von sich selbst als neue Ursache“ (Syn-

thesis) stellt also die Beschreibungsgrundlage jedes Dinges dar. Somit ist die Dialektik also ein allge-

meines Entwicklungsgesetz der Dinge in der Bewegung. Alles, was sich bewegt, ist verursacht wor-

den und ist selbst wieder Ursache von etwas anderem. Die Gesamtheit der auf diese Weise verur-

sachten Dinge ist die Negation der Ursache.
157

 

Der Tod ist die absolute Negativität. Das hat Tolstoj erkannt. Das hat ihn ja Zeit seines Lebens ge-

plagt. Damit stellt sich der Tod als dialektisches Moment des Lebens dar. Auf diese ihm gebührende 

dialektische Weise hat Tolstoj den Tod in seiner Geschichte inszeniert: Das Leben ist ein vom Tod 

(Geburt: Das Neue Leben als Tod des Vergangenen Lebens. Iwan Iljitsch auf dem Totenbett zu Beginn 

der Geschichte.) verursachter Tod von sich selbst (Sterbendes Leben und Lebendes Sterben des Iwan 

Iljitsch bis zum Tod.) als neue Ursache (Tod als Licht am Schluss der Geschichte.). In der Dialektik des 

Todes ist das Leben die „Thesis“, der Tod die „Antithesis“ und Leben und Tod (als zwei Seiten der 

Medaille Existenz) zusammen die „Synthesis“. Der „Tod des Iwan Iljitsch“ ist folglich keine traurige 

Bestrafungsmetapher, in der die Rache Gottes den sündigen Iwan Iljitsch trifft, wie man es anneh-

men könnte. Im Gegenteil ist der Tod in der Erzählung ein Rettungsanker, Iwan Iljitsch hingeworfen 

in Form des eigenen Todes. „Für Iwan Iljitsch ist im göttlichen Plan Rettung vorgesehen […].“
158

, 

schreibt Nonna Nielsen-Stokkeby. Und sie fährt fort: „[…] In erschütternder Weise hat Tolstoj damit 

vor fast hundert Jahren einer menschlichen Hoffnung Ausdruck gegeben, die erst heute ins allgemei-

ne Bewusstsein vordringt.“
159

 Das Leben rettet sich selbst. Der Tod hat einen Sinn: Er macht das 

Leben erst lebenswert, ja überhaupt erst möglich. Er ist der Sinn des Lebens. In dialektischer Weise 

wird so aus einem sinnlosen Leben ein sinnvoller Tod, wobei sich beide zu einer letztlich sinnvollen 

Existenz verbinden. Der Tod ist der dialektische „Motor des Lebens“. Ein glückliches Leben ehrt den 

Tod. Ein trauriges Leben macht der Tod glücklich. So kann der Autor vom „Tod des Iwan Iljitsch“ 

                                                           
154 Ulrich Schmid weist Tolstoj in seinen Jugendjahren „deutliche Spuren einer unausgegorenen Hegel-Lektüre“ (Schmid, 
Ulrich: Lew Tolstoj, 2010, S. 76) nach. Xavier Tilliette beschreibt in seiner Schelling Biographie den grossen Einfluss des Den-
kers auf die „slawische Welt“. Dabei hebt er insbesondere die Übereinstimmung der Philosophie Schellings mit derjenigen von 
Tolstoj in dessen „Jugendkrise“ hervor. (Tilliette, Xavier: Schelling, Biographie, 2004, S. 479). Die russische Revolutionärin und 
Philosophin Esther Luba Axelrod attestiert Tolstoj in ihrer Dissertation eine Fehlinterpretation von Hegels Staatsphilosophie. 
(Axelrod, Esther Luba: Tolstois Weltanschauung und ihre Entwicklung, 1902, S. 64, 106f.) 
155 Zu der Entwicklung der Dialektik des „Deutschen Idealismus“ siehe: Hartkopf, Werner, in: Zeitschrift für philosophische 
Forschung 30, 1976, S. 545-547, 553-555, 565f.; Ders. In: Zeitschrift für philosophische Forschung 23, 1969, S. 3-5 
156 Diemer, S. 55 
157Ebd. S. 49 - 70; Röttgers, Karl/Kohleberger, Helmut K: Dialektik, in: Ritter, Joachim (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philo-
sophie, Band 2: D-F, 1972, S. 187-194 
158 Nielsen-Stokkeby, S. 136 
159 Ebd. 

Schluss: Dialektik des Todes 31 



 

 

sagen: „Ist das Leben ein Glück, so ist es auch der Tod, der eine notwendige Bedingung des Lebens 

darstellt.“
160

 

Entsprechend der hegelschen „Negation der Negation“ veranschaulicht Tolstoj mit seiner Erzählung 

also das Prinzip des Lebens, welches man gemäss seiner menschlichen Erscheinung im göttlichen 

Bewusstseinsstrom, in dem jeder Moment der Tod des vorhergehenden bedeutet
161

, als „Tod des 

Todes“ bezeichnen könnte. So darf die tolstojsche Todesdarstellung wohl als Form der Dialektik 

verstanden werden, welche bereits Friedrich Engels „[…] weiter nichts als die Wissenschaft von den 

allgemeinen Bewegungs- und Entwicklungsgesetzen der Natur, der Menschengesellschaft und des 

Denkens“
162

 nannte. Der Tod ist der göttliche Sinn des Lebens! Wer ihn verdrängt, verdrängt das 

Leben selbst. Und schliesslich kommt er doch… 

 

                                                           
160 Tolstoj, 2000 [1908], S. 455 
161 Vgl. Die abschliessenden Ausführungen zur inhaltlichen Struktur der Erzählung, Kap. 3.1. S. 20 
162 Engels, Friedrich: Herrn Eugen Dührings Umwälzung der Wissenschaft („Anti-Dühring“), 1989, S. 170 

Schluss: Dialektik des Todes 32 



 

 

LITERATURVERZEICHNIS  

Axelrod, E. L. (1902): Tolstois Weltanschauung und ihre Entwicklung. Stuttgart. 
Broch, U. (1999): Wieviel Wahrheit verträgt der Mensch? Die „Verfallenheit“ im „Gerede“ 

des „man“ in Martin Heideggers „Sein und Zeit“ und in Leo N. Tolstois „Der Tod des 
Iwan Iljitsch“. Aachen. 

Burger, H. (1988): Tractatus logico-suicidalis - Über die Selbsttötung. Berlin. 
Camus, A. (2000 [1965]): Der Mythos des Sisyphos. Reinbeck bei Hamburg. 
Diemer, A. (1976): Elementarkurs Philosophie: Dialektik. Düsseldorf/Wien. 
Engels, F. (1989): Herrn Eugen Dührings Umwälzung der Wissenschaften ("Anti-Dühring"). 

Berlin. 
Frege, G. (1969): Funktion, Begriff, Bedeutung - Fünf logische Studien. Göttingen. 
Gabriel, G. (1991): Zwischen Logik und Literatur - Erkenntnisformen von Dichtung, 

Philosophie und Wissenschaft. Stuttgart. 
Gadamer, H.-G. (1990 [1960]): Wahrheit und Methode - Grundzüge einer philosophischen 

Hermeneutik. Tübingen. 
Gamm, G. (1997): Der Deutsche Idealismus - Eine Einführung in die Philosophie von Fichte, 

Hegel und Schelling. Stuttgart. 
Gessmann, M. (Hrsg.) (2009): Philosophisches Wörterbuch. Stuttgart: Alfred Kröner. 
Groys, B. (1994): Die Krankheit der Philosophie. In Leo Schestow: Tolstoi und Nietzsche – 

Die Idee des Guten in ihren Lehren. München. S. VII-XXIX. 
Hartkopf, W. (1969): Die Dialektik in Schellings Frühschriften. Studien zur 

Entwicklungsgeschichte der Dialektik II. Zeitschrift für philosophische Forschung 23, 
3-23. 

Hartkopf, W. (1976): Die Anfänge der Dialektik bei Schelling und Hegel. Zusammenhänge 
und Unterschiede. Zeitschrift für philosophische Forschung 30, 545-566. 

Heidegger, M. (2006 [1953]): Sein und Zeit. Tübingen. 
Hohl, L. (1981): Die Notizen oder Von der unvoreiligen Versöhnung. Frankfurt am Main. 
Hohl, L. (1984): Dass fast alles anders ist. Frankfurt am Main. 
Hoppe, B. (2009): Geschichte Russlands. Stuttgart. 
Hudspith, S. (2006): Life in the Present: Time and Immortality in the Works of Tolstoy. The 

Modern Language Review 101, S. 1055-1067. 
Kamm, F. M. (2003): Rescuing Ivan Ilych: How We Live and How We Die. Ethics: An 

International Journal of social, Political and Legal Philosophy 113, S. 202-233. 
Köckert, M. (2007): Die Zehn Gebote. München. 
Kuès, M. (1943): Jasnaja-Poljana - Ernste und heitere Stunden bei Leo Tolstoi. Bern. 
Machinek, M. (1998): Gottes- und Menschenbild als Schlüssel zum Verständnis des radikalen 

Pazifismus Leo Tolstojs. Forum für Katholische Theologie 14, S. 49-61. 
Machinek, M. (1999): L.N. Tolstoj - ein Gnostiker seiner Zeit? Forum für Katholische 

Theologie 15, S. 264-277. 
Metz, T. (2003): The Immortality Requirement for Life’s Meaning. Ratio XVI, S. 161-177. 
Milkov, N. (2004): Leo Tolstois Darlegung des Evangelium und seine theologisch-

philosophische Ethik. Perspektiven der Philosophie 30, 311-333. 
Napier, J. J. (1983): The Stages of Dying and "The Death of Ivan Ilych”. College Literature 10, 

S. 147-157. 
Nielsen-Stokkeby, N. (1979): Nachwort. In L. N. Tolstoi, Der Tod des Iwan Iljitsch. Frankfurt 

a. M. S. 129-143. 
Olney, J. (1972): Experience, Metaphor, and Meaning: "The Death of Ivan Ilych". The Journal 

of Aesthetics and Art Criticism 31, S. 101-114. 
Pachmuss, T. (1961): The Theme of Love and Death in Tolstoy's the Death of Ivan Ilyich. 

American Slavic and East European Review 20, 72-83. 
Perrett, R. W. (1985): Tolstoy, Death and the Meaning of Life. Philosophy 60, S. 231-245. 



 

 

Pratt, A. (1992): A Note on Heidegger’s Death Analytic: The Tolstoyian Correlative. Analecta 
Husserliana – The Yearbook of Phenomenological Research 38, S. 297-304. 

Prechtl, P. (Hrsg.) (2004): Grundbegriffe der analytischen Philosophie. Stuttgart/Weimar. 
Röttgers, K./Kohleberger, H. K. (1972): Dialektik. In J. Ritter (Hrsg.), Historisches Wörterbuch 

der Philosophie. Bd. II. Basel/Stuttgart. S. 187-194. 
Schaup, S. (Hrsg.) (2006): Sterben heisst Leben lernen. Freiburg. 
Schestow, L. (1994 [1900]): Tolstoi und Nietzsche. Die Idee des Guten in ihren Lehren (N. 

Strasser, Übers.). München. S. XXI-262. 
Schmid, U. (2010): Lew Tolstoi. München. 
Schmid, U. (2011): Nachwort. In L. Tolstoi, Für alle Tage - Ein Lebensbuch. München. S. 727-

742. 
Schulz, W. (1985): Metaphysik des Schwebens: Untersuchungen zu Geschichte der Ästhetik. 

Pfullingen. 
Seifrid, T. (1998): Life's Page: Perspectival Vision in Tolstoy. PMLA 113, S. 436-448. 
Sill, B. (1999): Ethos und Thanatos – Zur Kunst des guten Sterbens bei Matthias Claudius, 

Leo Nikolajewitsch Tolstoi, Rainer Maria Rilke, Max Frisch und Simone de Beauvoir. 
Regensburg. 

Spinoza, B. d. (1976): Die Ethik, Schriften und Briefe (C. Vogl, Übers.). Stuttgart. 
Stein, L. (1920): Tolstois Stellung in der Geschichte der Philosophie. Archiv für Geschichte 

der Philosophie 32, S. 125-141. 
Thompson, C. (1997): Wittgenstein, Tolstoy and the Meaning of Life. Philosophical 

Investigations 20, 97-116. 
Tilliette, X. (2004): Schelling, Biographie. Stuttgart. 
Tolstoi, L. (1901 [1900]): Muss es denn wirklich so sein? Ein Aufruf an die Menschheit (W. 

Czumikow, Übers.). Leipzig. S. 3-49. 
Tolstoi, L. (1979 [1886]): Der Tod des Iwan Iljitsch (J. v. Guenther, Übers.). Frankfurt a. M.  
Tolstoi, L. (2008 [1886]): Der Tod des Iwan Iljtsch (J. Goldbaum, Übers.). Köln. 
Tolstoi, L. (2011 [1908]): Für alle Tage - Ein Lebensbuch (C. Körner, Übers.). München. 
Tolstoy, A. (1960): Tolstoy and the Russian Peasant. Russian Review 19, S. 150-156. 
Troyat, H. (1966): Tolstoi oder Die Flucht in die Wahrheit. Wien/Düsseldorf. 
Volpi, F. (Hrsg.) (1999): Grosses Werklexikon der Philosophie. Stuttgart. 
Von Matt, P. (11.09.2010): Die Macht des Eros und die Künste. Neue Zürcher Zeitung (NZZ), 

S. 59. 
 


