,Lolita®
Wort, Symbol und Archetyp

Simon Mathis
Oberrickenbachstrasse 8
6386 Wolfenschiessen

simon.mathis@stud.unilu.ch
Matrikelnummer: S09-454-737
Dozentin: Dr. Christiane Schildknecht
Proseminar Sprache in Wissenschaft und Literatur

Abgabedatum: 17. September 2010



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

Inhaltsverzeichnis
1. Die Figur Lolita als Symbol eines Archetyps? ......ccccoevvveeviieeiieeeieeeie e 3
2. Die Archetypen nach C. G. JUNG.......cccoeviiiiiiiiiiiiieie et 4
3. Das individuelle Unbewusste des Ich-Erzahlers...........cooooiiiiniiiininn 7
3. 1. Die Unzuverlidssigkeit des Ich-Erzahlers ..........cccccoceevirieniiiinincnicnnene, 7
3. 2. Die Besessenheit des Ich-Erzahlers...........ccccooiiiiiiiiiiniie 8
3. 3. Persona und Schatten des Ich-Erzahlers............cocovevvinieniniininicicnenne, 11
4. Das kollektive UnbeWUSSLE.......c.eeruiiiiiieiiiiiieiie ettt 13
4.1. Skandal und Erfolg von ,,Lolita™...........ccccoiiiiiiiiiiiiiieie e 13
4.2. ,Lolitas” Tod und Weiterleben als MUSE..........cocoovvveiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieeenenne. 15
4.3. Die ,,;moderne LOLIta.........coooooiiiiiiiiiieei ettt eeaaaneee e 16
5. ZUSAMMENTASSUNG.....ccviieiiiieeiieeeiteeeiee et e esteeesteeeeaeeeaaeestaeesseeessseeensseeensseeas 18
6. BIlANAChWEIS......eouiiiiiiiiiiieeecee e 19
7. LIteraturVerZ@ICHNIS ......ceiuviiiieiiiiiieee ettt 19



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

1. Die Figur Lolita als Symbol eines Archetyps?

Vor seinem Roman Lolita war Vladimir Nabokov ein unbekannter Schriftsteller gewe-
sen. Nach Lolita kannte ihn die ganze Welt. Das Buch wurde kontrovers besprochen,
durchlief zahlreiche Verbote und gehort mittlerweile zu den Klassikern der Weltliteratur
(vgl. Zimmer 2008, 548). Lolita ist die Geschichte des Literaturwissenschaftlers Hum-
bert Humbert, der ein Médchen — die elfjdhrige Dolores Haze — begehrt. Um Dolores
ndher zu sein, heiratet er deren Mutter, Charlotte Haze. Nachdem diese bei einen Ver-
kehrsunfall stirbt, entfiihrt Humbert seine Stieftochter und reist mit ihr quer durch die
USA. Wihrend dieser Zeit missbraucht er sie mehrfach. H.H.s Besessenheit fiihrt letzt-
lich zur Ermordung eines Mannes. Er wird verhaftet und verfasst im Gefdngnis seine
Memoiren. Mit dieser Geschichte iiber einen Pddophilen hat Nabokov hohe Wellen ge-

schlagen. Bis zum heutigen Tag wird {iber bestimmte Aspekte des Romans diskutiert.

Was ich aus der reichhaltigen Sekundaérliteratur herausgreifen will, ist eine These von
Horst-Jiirgen Gerigk, ndmlich diejenige, dass durch Lolita ,,der Archetypus der Kind-
frau ins Bewusstsein gehoben wird“ (2009, 463). Dieser unscheinbare Satz zieht weit-
reichende Implikationen nach sich, wenn man sich die Definition von ,,Archetyp* ge-
nauer ansieht. Der Begriff geht auf den Psychoanalytiker Carl Gustav Jung zuriick. Thm
zufolge sind Archetypen Grundmotive der Psyche, die in jedem Menschen vorhanden
sind. Sie sind Urbilder, die wir alle unbewusst teilen. Jungs Konzept geht unter anderem
aus der Feststellung hervor, dass sich gewisse Symbole in Sagen und Mythen stindig
wiederholen. Der Begriff ,,Urbild* ist etwas ungliicklich gewihlt, da es sich bei Arche-
typen nicht um klare, detaillierte Bilder handelt (vgl. Roth 2009, 95). Archetypen sind
vielmehr die Ursache jener Bilder, wie sie sich zahlreich und in verschiedener Auspri-
gung zeigen. So ist der Archetyp des Helden keinesfalls auf einen einzigen Helden —
Heralkes oder Siegfried — zu reduzieren, sondern der Ausgangspunkt aller Heldenfigu-
ren Uberhaupt. Insofern ist Gerigks These zu korrigieren: Es kann sich bei Lolita nicht
um einen Archetyp per se handeln, sondern hochstens um eine Figur, die aus dem Ar-
chetyp der Kindfrau hervorgegangen ist. Der Archetyp selbst wird immer im Dunkeln
blieben. Sein ,,letzthinnige[r] Bedeutungskern ldsst sich zwar um-, aber nicht beschrei-

ben* (Jung 1940. 170). Anders gesagt: Es ist moglich, Symbole aufzuzidhlen, deren



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

Quelle ein bestimmter Archetyp ist. Diesen selbst abschliessend zu beschreiben, ist je-

doch unmoglich.

Es gibt viele literarische Figuren, die man als Symbol fiir die Kindfrau interpretieren
kann (siehe dazu Kapitel 4.2). Laut Gerigk soll eine von diesen Figuren Lolita aus dem
gleichnamigen Roman sein. Mit dieser These versucht er zu erkldren, warum das Werk
von Nabokov eine solche Durchschlagskraft erreichen konnte (vgl. Gerigk 2009, 463).
Dadurch ndmlich, dass Lolita einen Archetyp reprisentiert, der versteckt in uns allen
wohnt, spricht er auch uns alle an. Doch wie funktioniert dieses Verweisen auf einen
Archetyp? Da es sich bei Lolita um einen Roman handelt, muss dies mithilfe sprachli-
cher Mittel geschehen. Im Folgenden will ich deshalb untersuchen, inwiefern die Spra-
che Nabokovs auf diesen so nebuldsen Archetyp verweist. Um diese Frage zu beantwor-
ten, soll zundchst ndher auf die Beschaffenheit des Archetyps eingegangen werden.
Hierzu unternehmen wir einen kleinen Ausflug in die analytische Psychologie nach C.
G. Jung. Danach werde ich versuchen, Eigenheiten im Erzdhlstil von Lolita auszuma-
chen und diese im Sinne von Jung zu deuten. Zuletzt soll der Blick auf den Archetyp der

Kindfrau als Ganzer gedffnet werden.

2. Die Archetypen nach C. G. Jung

C. G. Jung unterscheidet zwischen dem individuellen und dem kollektiven Unbewuss-
ten. Das individuelle Unbewusste ist ungefdhr das, was auch Sigmund Freud meint,
wenn er vom Unbewussten spricht (vgl. Roth 2009, 65). Das individuelle Unbewusste
besteht aus den verdringten Erlebnissen eines bestimmten Individuums. Nun geht Jung
einen Schritt weiter — und in diesem Schritt fiihrt er das kollektive Unbewusste ein. Im
Unbewussten einer Person befinde sich ndamlich nicht nur das personlich Verdriangte,
sondern zusitzlich das Verdrdngte der gesamten Menschheit. Jung stellt sich das kollek-
tive Unbewusste sozusagen als psychisches Erbgut vor, das jedem Menschen bereits bei
Geburt eingeschrieben ist (vgl. a.a.0., 98). Auf dieser Grundlage, so Jung, formen sich
dann die personlichen Erfahrungen aus (vgl. a.a.0., 29). Ein individuelles Bewusstsein
bildet nur derjenige aus, der sich aus dem kollektiven Unbewusstsein 19sen kann. So,
wie eine Insel aus dem Meer ragt, ragt das Ich-Bewusstsein aus dem kollektiven Unbe-

wussten (vgl. a.a.0., 56).



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

Die Bestandteile des kollektiven Unbewussten werden Archetypen genannt. Und genau
aus diesem Grund konnen Archetypen nicht abschliessend beschrieben werden: Weil sie
per Definition im Unbewussten von uns allen liegen, in unserem blinden Fleck also. Ar-
chetypen bringen aber symbolische Bilder hervor, die sich durchaus im Rahmen unserer

Wahrnehmung befinden (vgl. a.a.O. 101).

In einem besonders pragnanten Abschnitt betont C. G. Jung einmal mehr die Unfassbar-
keit der Archetypen: ,,Man darf sich keinen Augenblick der Illusion hingeben, ein Ar-
chetypus konne schlieBlich erklart und damit erledigt werden. Auch der beste Erkla-
rungsversuch ist nichts anderes als eine mehr oder weniger gegliickte Ubersetzung in
eine andere Bildsprache. (Sprache ist ja nichts anderes als Bild!) Man trdumt bestenfalls
den Mythus weiter und gibt ihm eine moderne Gestalt“ (Jung 1940, 174). Gerigk
scheint der Auffassung zu sein, dass Nabokov genau dies gemacht hat; ndmlich mit Lo-
lita den Archetyp der Kindfrau aktualisiert. Und welche Rolle spielt hierbei die Spra-
che? Jung selbst liefert hierzu eine Anregung. Er schreibt: ,,Sprache ist ja nichts anderes
als Bild!* (1940, 174). Diese Wortwahl erinnert an Friedrich Nietzsche, der Sprache auf
dhnliche Weise beschrieben hat. Auch er macht die Sprache vom Bild abhingig, indem
er sie als rein metaphorisch bezeichnet. Ein Wort, so Nietzsche, sei die ,,Abbildung ei-
nes Nervenreizes in Lauten™ (1872, 878). Doch wenn ein Nervenreiz in ein Wort iiber-
setzt wird, kann dies nie ohne Einschrinkungen, Uberbetonungen oder Verzerrungen
geschehen. Nietzsche streitet generell ab, dass die Sprache direkten Zugriff auf die
Wirklichkeit hat:

»Das ,Ding an sich® (das wiirde eben die reine folgenlose Wahrheit sein) ist
auch dem Sprachbildner ganz unfasslich und ganz und gar nicht erstrebens-
werth. Er bezeichnet nur die Relationen der Dinge zu den Menschen und
nimmt zu deren Ausdriicke die kiihnsten Metaphern zu Hiilfe. [...] Wir
glauben etwas von den Dingen selbst zu wissen, wenn wir von Bdumen,
Farben, Schnee und Blumen reden und besitzen doch nichts als Metaphern
der Dinge, die den urspriinglichen Wesenheiten ganz und gar nicht entspre-

chen® (1872, 879).



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

Wenn Nietzsche von Metaphern spricht, dann meint er eine Ubertragung, eine Uberset-
zung. Das sinnlich Wahrgenommene wird in Begriffe iibersetzt. Dieser Gedanke lésst
sich auf C. G. Jungs Archetypen anwenden, mit dem entscheidenden Unterschied, dass
Archetypen nicht sinnlich wahrgenommen werden konnen. Sie sind per Definition uner-
reichbar, so unerreichbar, wie es laut Nietzsche sogar die empirischen Gegenstinde
sind. Nimmt man diese erkenntnistheoretische Position ein, so muss man naturwissen-
schaftliche Sicherheiten skeptisch hinterfragen. Jungs Konzept der Archetypen wird da-
durch aber unproblematischer. Denn Jung geht es gar nicht darum, die Beschaffenheit
der Archetypen zu ergriinden, sondern die Symbole, also die Sprachbilder, die aus ihnen
hervorgehen. Wenn wir also vom Archetyp ,,Kindfrau“ sprechen, handelt es sich hierbei
um eine Konstruktion, die wir einfiihren, um miteinander verwandte Symbole zu kata-
logisieren. Nietzsche sagt, der Sprachbildner bezeichne ,,die Relationen der Dinge zu
den Menschen™ (ebd.). Analog konnte man sagen, dass ein Symbol die Relation der
Menschen zu einer bestimmten Tatsache bezeichnet. Deswegen sprechen jene Symbole
nicht iiber eine materielle Realitit. Archetyp-Symbole sind weder wahr noch falsch, sie

sind vielmehr Ausdruck eines psychischen Zustandes.

Der Ich-Erzéhler in Lolita lasst kaum eine Gelegenheit aus, sich herablassend iiber die
Psychoanalyse zu dussern.! Doch das sollte uns nicht davon abschrecken, auf diese
Theorie zuriickzugreifen. Im Gegenteil: Gerade dass sich Erzdhler so vehement gegen
die Psychoanalyse straubt, sollte misstrauisch machen. Dies bedeutet freilich nicht, dass
Lolita nur so zu interpretieren ist. Die folgende Auseinandersetzung mit Nabokovs Ro-
man ist lediglich als Angebot einer bestimmten, doch nicht alles erkldrenden Perspekti-

ve zu verstehen.

1 Er macht sich einen Spass daraus, seinen Psychiatern unwahre Geschichten zu erzdhlen und sie damit
vorzufiihren: ,,Ich entdeckte [..], dass eine unerschopfliche Quelle gesunder Freuden das Hénseln der Psy-
chiater ist“ (Nabokov 1955, 55). Ausserdem bezieht er sich oft ironisch auf psychoanalytische Theorien:
,,Der Kindertherapeut in mir [...] kdute neo-freudanisches Gesums wieder” (Nabokov 1955, 205).

6



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

3. Das individuelle Unbewusste des Ich-Erzihlers

3. 1. Die Unzuverlissigkeit des Ich-Erzihlers

In der Rezeption von Lolita gibt es eine Kontroverse dariiber, inwieweit dem Ich-Erzéh-
ler Humber Humbert zu vertrauen ist. Es wurde auf zahlreiche Unstimmigkeiten, Aus-
lassungen und Euphemismen hingewiesen (vgl. Moore 2001, 71-80). Der Verdacht, dass
H.H. gewisse Szenen beschonigt, liegt nahe. Insbesondere die Art und Weise, mit der er
seinen ersten sexuellen Kontakt mit Lolita darstellt, gibt Anlass zur Skepsis (vgl. Patnoe
1995, 90-96). Eine Auslegung bezeichnet sogar das gesamte Finale als erlogen oder
herbei fantasiert (vgl. Zimmer 2008, 580-585). H.H.s Wortwahl weist mehrere Male auf
den fiktiven Charakter seiner Nacherzdhlung hin. Viele scheinbar beildufige Einwiirfe
sind hochst selbstreflexiv und erinnern daran, dass das Gelesene keinesfalls eine akku-
rate Abbildung der Realitét ist.? Dieser Leseart scheint auch die des Autors Nabokov zu
entsprechen, der im Nachwort zu Lolita ,Realitit” als eines der wenigen Worte be-
zeichnet, ,.die ohne Anfithrungszeichen nichts bedeuten* (a.a.0., 515), mit andern Wor-
ten: subjektiv sind. Die Sprache in Lolita versucht also gar nicht erst, auf die fassbare
Realitdt zu verweisen — ganz im Sinne von Friedrich Nietzsche, der dieses Unterfangen

als unmoglich deklariert.

In der Sekundairliteratur herrscht ein gewisser Konsens dariiber, dass besonders H.H.s
Darstellung der Figur ,,Lolita® verklirt ist: ,,Nabokovs Lolita prasentiert uns das Ge-
schehen aus der Sicht des Mannes. Sie ist das, was sie ist, auf Grund der Attribute, die
ihr von der ménnlichen Hauptgestalt, in deren Horizont sie erscheint, zugesprochen
werden* (Gerigk 2009, 476). Das wahre Wesen von Lolita bleibt uns somit ebenfalls
verschlossen. Der Roman behandelt nicht sie selbst, sondern die Art und Weise, wie
H.H. sie wahrnimmt und darstellt. Der Umgang des Ich-Erzdhlers mit Lolita hat eine
frappante Ahnlichkeit mit diesem Zitat Jungs, das die Archetypen betrifft: ,,Der Arche-
typus geht nicht etwa aus physischen Tatsachen hervor, sondern er schildert vielmehr,

wie die Seele die physische Tatsache erlebt, wobei sie (die Seele) des ofteren dermalen

2 Zu diesen Einwiirfen zdhlen ,,Ich habe nur noch Worte, mit denen ich spielen kann!“ (Nabokov 1955,
51) und ,,Stellen Sie sich mich vor; sonst existiere ich nicht* (a.a.0O., 212). Auffillig ist ausserdem, wie
hiufig der Ich-Erzdhler explizit den Leser anspricht. Mit diesen und anderen Stilmitteln ruft Nabokov
standig in Erinnerung, dass H.H.s Geschichte eine verbale, dsthetische und nicht notwendigerweise eine
wahre ist.

7



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

selbstherrlich verfahrt, daf sie die tastbare Wirklichkeit leugnet und Behauptungen auf-
stellt, die der Wirklichkeit ins Gesicht schlagen* (1940, 168).

In derselben Weise also, wie H.H. physische Tatsachen iibergeht, sprechen Archetypen
nicht iiber diese. Es geht in beiden Féllen um den psychischen Umgang mit diesen Tat-
sachen, wie auch immer diese beschaffen sein mogen. Meine These ist nun, dass H.H.
»seine® Lolita so behandelt, als wire sie ein leibhaftiger Archetypus. Diese hoffnungslo-

se und irrige Annahme des Ich-Erzéhlers ist es, die ich nun zur Diskussion stellen will.

C. G. Jung sucht Archetyp-Symbole bevorzugt in Mythen und Mirchen, also in fiktio-
nalen, fantastischen Geschichten. Er beschéftigt sich mit Literatur, die metaphorisch ist
und somit gar nicht die Absicht hat, die Realitit abzubilden. Auch bei Lolita handelt es
sich um ein Produkt der Literatur. Der Ich-Erzdhler wird nicht miide, seine Rolle als
Kiinstler zu betonen, die wichtiger sei als diejenige des Gentlemans (vgl. Nabokov
1955, 117). Lolita ist ihm eine Muse, die ihn zu zahlreichen Gedichten und nicht zuletzt
zum gleichnamigen Text Lolita inspiriert (vgl. Gerigk 2009, 472). H.H. gibt selbst zu,
dass es sich bei seiner Lolita um eine Konstruktion handelt: ,,Was ich so rasend beses-
sen hatte, war gar nicht sie gewesen, sondern meine eigene Schopfung, eine andere, eine
Phantasie-Lolita — vielleicht wirklicher als die echte; eine, die sich mit ihr tiberschnitt
und sie umschloss; eine, die zwischen ihr und mir schwebte, willenlos, bewusstlos, ja,

ganz ohne eigenes Leben* (Nabokov 1955, 101).

Die Fantasie von einem Médchen, die vielleicht wirklicher ist, als das Madchen selbst.
Diese Formulierung verrét sehr viel iiber den Wirklichkeitsbegriff des Erzdhlers. Da er
ohnehin nie erfahren wird, wie es im Kopf der ,,echten” Lolita aussieht, wieso sollte
seine eigene Illusion von Lolita ,irrealer” sein? Die Figur, die H.H. mit dem Namen
,Lolita® bezeichnet, ist ohnehin eine Konstruktion, da das junge Médchen sich selbst
nie Lolita, sondern Dolly nennt (vgl. ebd, 440) und offiziell Dolores Haze heisst (vgl.
a.a.0., 13).

3. 2. Die Besessenheit des Ich-Erzihlers

C. G. Jung schreibt den Archetypen eine Kraft zu, mit der man produktiv an seiner Ich-

Werdung arbeiten kann. Doch dieses heilende Potential kann schnell in ein destruktives
8



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

kippen. Und zwar, wenn man dem Archetyp rettungslos verfillt, ihn als Droge miss-
braucht (vgl. Roth 2009, 114). Wie besessen der Erzdhler von seiner Illusion ,,Lolita*
ist, wird schon nach der Lektiire des ersten Kapitels deutlich und zieht sich durch den
gesamten Roman.? Lolita ist der Fluchtpunkt der Geschichte und Hauptgrund, weswe-

gen H.H. jene iiberhaupt abfasst.

Beinahe alle seine weiblichen Bekanntschaften bezieht H.H. auf Lolita. ,,Es hitte viel-
leicht gar keine Lolita gegeben, hitte ich nicht eines Sommers ein gewisses Ur-Mad-
chenkind geliebt* (Nabokov 1955, 13). Mit dem Ur-Miadchenkind ist Annabel Leigh
gemeint. In sie verliebt sich H.H. in seiner Kindheit; diese Zuneigung bleibt sexuell a-
ber unerfiillt. Annabel stirbt noch als Kind. Der Ich-Erzédhler kann seinen misslungenen
Versuch, am Strand mit ihr Geschlechtsverkehr zu haben, jedoch nicht vergessen. Das
Bild des Miadchens von damals hat sich ihm eingeprégt (vgl. a.a.0., 23). Zu seinen Er-
lebnissen mit Annabel Leigh bietet H.H. eine psychoanalytische, wenn auch ironische
Deutung an: ,,Dem fahigen Psychiater, der meinen Fall studiert [...], ist zweifellos daran
gelegen, dass ich mit meiner Lolita an den See fahre, damit mir dort endlich die »Be-
friedigung« eines lebenslangen Begehrens zuteil werde, die mich von der »unbewuss-
ten« Besessenheit der nie gestillten Kindheitsliebe zu der kleinen Miss Lee befreit, mit

der alles begann® (Nabokov 1955, 274).

Doch Annabel ist nicht die einzige Figur, die explizit mit Lolita in Verbindung gebracht
wird. So heiratet H.H. Charlotte Haze, Lolitas Mutter, um Lolitas Vater zu werden und
so mehr Freiraum fiir seine Geliiste zu haben. Da sie eine Blutsverwandte ist, hat Char-
lotte eine natiirliche Ahnlichkeit mit Lolita, die H.H. nicht versdumt zu beschreiben. Ein
Beispiel hierfiir ist, wie H.H. Charlotte auf Kindheitsfotos beschreibt: ,,Eine erste Vision
von Lolitas Silhouette, ihren Beinen, ihren Wangenknochen, ihrer Stupsnase [...]. Lot-
telita, Lolitchen* (Nabokov 1955, 125). H.H. vergleicht aber nicht nur Charlotte mit Lo-
lita, sondern auch Lolita mit Charlotte: , Inmitten von blauem Dunst entstieg Charlotte

Haze ihrem Grab* (a.a.O. 1955, 454). Uberdies stellt er sich eine ,,Lolita I vor, eine

3 Die berithmten ersten Sitze des Ich-Erzihlers lauten: ,,Lolita, Licht meines Lebens, Feuer meiner Len-
den. Meine Siinde, meine Seele. Lo-li-ta: die Zungenspitze macht drei Spriinge den Gaumen hinab und
tippt bei drei gegen die Zéhne. Lo. Li. Ta* (Nabokov 1955, 13). In unserem Kontext sind sie insofern
interessant, als dass sie einen regelrechten Kult um eine blosse Lautfolge betreiben. Das erste, was von
Lolita beschrieben wird, ist, wie man ihren Namen ausspricht. Es ist die blosse Beschreibung eines Klan-
ges.

9



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

Tochter von sich und Lolita (vgl. a.a.0. 1955, 286). In der jungen Prostituierten Mo-
nique versucht er eine Nymphette zu sehen (vgl. a.a.0., 35) und an seiner Ex-Frau Vale-
rie fasziniert ihn, ,,wie sie das kleine Madchen spielte (a.a.O., 40). Die Verbindung der
weiblichen Figuren untereinander wird in der Beschreibung eines Traumfetzens explizit:
»die [Lolita] spukte durch meinen Schlaf, aber sie erschien dort in merkwiirdigen, un-
heimlichen Verkleidungen als Valeria oder Charlotte oder eine Kreuzung beider*

(a.2.0., 419).

Da H.H. englische Literatur studiert hat, kann er auf ein grosses Repertoire von fiktiven
Figuren zuriickgreifen. Auch diese setzt er mit Lolita in Verbindung. Das beginnt mit
den Nymphen, aus denen er ein neues Wort ableitet: ,,Nymphette* (a.a.0., 25). Ausser-
dem finden sich Anspielungen auf Electra (vgl. a.a.0., 381), Venus (vgl. a.a.0., 445)
und Alice (vgl. a.a.0., 215, 435). Letzteres ist eine Anspielung, die iliber das rein Fiktive
hinaus geht. Die Muse fiir Alice in Wonderland war namlich ein Médchen namens Alice
Liddell, die es tatsdchlich gegeben hat und die von Charles Dodgson stindig um-
schwiarmt wurde (vgl. Lavizzari 2005, 147-175). Auch ,,Poes Schatz* (Nabokov 1955,
176) hat es gegeben, ndmlich als Virginia Clemm, die der amerikanische Schriftsteller

Edgar Allan Poe im Alter von dreizehn heiratete (vgl. Lavizzari 2005, 86).

Ich liste all diese Namen auf, um Folgendes zu verdeutlichen: Nicht nur Dolores Haze,
sondern auch zahlreiche andere, zum Teil literarische Figuren, verweisen direkt oder

indirekt auf Lolita. Die Konstruktion ,,Lolita® ist also nicht von der Anwesenheit Dolo-
res Hazes abhéngig. Man konnte im Gegenteil sogar sagen, dass sie von der Abwesen-
heit Dolores‘ abhingig ist. Nicht umsonst verlangt der Ich-Erzdhler, dass seine Memoi-
ren erst gelesen werden diirfen, wenn Dolores tot ist (vgl. Nabokov 1955, 463). Die Fi-
gur, auf die der Name Lolita urspriinglich verwies, ist also nicht mehr auf der Welt,
wenn der Leser das Buch Lolita aufschliagt. Das heisst nichts anderes, als dass es dann
keine wie auch immer geartete ,,Wirklichkeit™ gibt, an der sich H.H.s Vision von Lolita
abgleichen liesse. Lolita ist keine physische, sondern eine psychische Erscheinung, auf
die mehrere Symbole verweisen. Ich behaupte, dass diese Konstellation durchaus ver-

gleichbar ist mit den Archetypen von C. G. Jung.

10



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

Figuren aus H.H.s personlichem Erleben

Valeria Humbert ~ Monique

Humberts Mutter Charlotte Haze
Annabel Leigh - Dolores Haze
|
Mm“
Annabel Lee Alice in Wonderland
Nymphen Carmen
Musen Electra

Symbole (aus dem kollektiven Unbewussten?) |

Abbildung 1: ,,Lolita* als Archetyp

In dieser Leseart sind sowohl die Figuren aus H.H.s Leben als auch diejenigen aus der
Weltliteratur Symbole fiir einen Archetyp — in diesem Falle ,,Lolita* —, der unerreichbar
bleibt. Denn obwohl der Ich-Erzdhler rhetorisch alle Register zieht, ist er nie in der La-
ge, Lolita in Sprache zu bannen. Es gibt mehrere Stellen, an denen er sich unzufrieden
mit seinen eigenen Beschreibungen zeigt. ,,Ganz Neuengland fiir die Feder einer
Schriftstellerin!““ (a.a.0., 79) und ,,Wére meiner Gliickseligkeit Sprache gegeben gewe-
sen“ (a.a.0., 203) sind zwei von ihnen. Der Roman als Ganzes kann als verzweifelter,
wahrscheinlich sogar krankhafter Versuch gewertet werden, die richtigen Worte fiir Lo-
lita zu finden. Wenn man Lolita aber als einen Archetyp versteht, ist diese Suche von
Vornherein vergeblich. Nietzsche wiirde das sogar bei nicht-archetypischen Entititen
sagen. Der Ich-Erzédhler ist unfdhig, Lolita ,,auf eine stabile Definition festzulegen*

(Bronfen 1994, 543).

3. 3. Persona und Schatten des Ich-Erzihlers

Es gibt einen weiteren Aspekt von Jungs Denken, der sich auf den Ich-Erzdhler von Lo-
lita anwenden ldsst: das Konzept von Persona und Schatten. Die Persona lédsst sich am
einfachsten als Maske beschreiben, mit der ein Individuum seine wahre Natur versteckt.
Eine Persona ist den Erwartungen der ,,Sozietit* angepasst (vgl. Roth 2009, 69). Dem
Ich-Erzdhler ist durchaus bewusst, dass seine Leidenschaft fiir Nymphetten ein gesell-
schaftliches Tabu darstellt. Entsprechend stellt er diese Neigung nicht zur Schau. Dass

der Ich-Erzéhler mit Personae arbeitet, lasst sich anhand einer Auffalligkeit in der Er-
11



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

zdhlweise festmachen. Zunichst ist Humbert Humbert nicht sein richtiger Name, son-
dern ein Pseudonym, das im Vorwort explizit ,,Maske* genannt wird (vgl. Nabokov
1955, 6). Wann immer der Ich-Erzédhler eine bestimmte Rolle spielt, schildert er sich
selbst in der dritten Person. Nach dem Tod seiner Frau Charlotte beschreibt er seine Re-
aktion im Beisein der Offentlichkeit wie folgt: ,,.Der Witwer, ein Mann von auf3erordent-
lichen Selbstbeherrschung, weinte nicht und tobte nicht. Er wankte ein bisschen, das
allerdings; aber er 6ffnete den Mund nur, um Auskiinfte zu erteilen oder Anweisungen
zu geben [...]* (a.a.0., 162). Dieser Wechsel in die dritte Person impliziert, dass der
Erzihler sich selbst von aussen beobachtet — also, wie er auf andere wirken muss. Ahn-
lich schildert er sich und seine Tochter beim Restaurantbesuch: ,,Wenn er mit Dolly zum
Dinner in der Stadt ist, sicht man Mr. Edgar H. Humbert sein Steak auf europdische Art
mit Messer und Gabel essen. [...] Am Sonntagvormittag [...] sieht und hort man, wie er
zu der zum Hallentennis strebenden Dolly sagt, komm nicht zu spit nach Hause*
(a.a.0., 311f). Auch hier handelt es sich um ein Offentliches Szenario. Dolores wird
,Dolly*“ gerufen, nicht ,,Lolita®“. Der Ich-Erzédhler entscheidet sich fiir ihren offiziellen
Spitznamen, nicht ihren intimen. Er schildert das, was ,,man* sieht, nicht aber das, was

unter dieser Maske lauert.

Der Schatten ist der Gegenspieler der Persona, weil er ,,die Inhalte aufnimmt, die mit
der bewussten oder bewusstseinsnahen Préisentation einer Persona nicht vereinbar sind*
(Roth 2009, 77). Der Schatten enthdlt sowohl kollektiv, als auch individuell uner-
wiinschte Inhalte (vgl. a.a.0., 78). Ein Individuum kann seinen Schatten manifestieren,
indem er ihn auf eine andere Person projiziert. Genau dies tut auch H.H. Sein Schatten
findet sich in Clare Quilty wieder, seinem Widersacher, an den er Lolita letztlich ver-
liert. Der Ich-Erzédhler deutet oft Ahnlichkeiten zwischen ihm und Quilty an: ,,Die Ton-
art seines Geistes hatten eine gewisse Verwandtschaft mit mir* (Nabokov 1955, 412).
.| Er streifte] in einem violetten, dem meinen sehr dhnlichen Schlafrock an mir vorbei
(a.a.0., 486) ist ein anderes Beispiel, auffillig durch seine Beildufigkeit. H.H. bezeich-
net Quilty als ,,Humbert II* (a.a.0., 357). An einer anderen Stelle nennt er ihn sogar
seinen Bruder (vgl. a.a.0., 408), was an das psychoanalytische Vokabular erinnert, in
der der Schatten auch ,,dunkler Bruder* genannt wird (vgl. Roth 2009, 78). Nicht zu ii-

bersehen ist ausserdem, wie oft der Ich-Erzdhler auch das Wort ,,Schatten” im Bezug

12



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

auf Quilty verwendet.* H.H. verabscheut Quilty, doch was er unbewusst verabscheut, ist
sein eigenes Wesen, was er sich wohl nicht eingestehen will oder eingestehen kann. Am
Ende seiner Nacherzdhlung erschiesst H.H. Quilty. Es wire moglich, diesen Akt als
Entsagung seiner Sucht zu interpretieren, doch das Gegenteil ist der Fall: Er totet nur
die Projektionsfliche seines Schattens, sein innerstes Problem jedoch bleibt nach wie
vor unbewusst. Wo doch gerade dies, ndmlich die Bewusstmachung des Schattens, der
erste heilende Schritt im Verlaufe der psychologischen Behandlung wére (vgl. Roth
2009, 76)!

Obwohl H.H. vorgibt, die Psychoanalyse durchschaut zu haben, ist er nicht dazu bereit
oder nicht dazu in der Lage, sinnvoll mit dem Archetyp und seinem Unbewussten um-
zugehen. Doch wahrscheinlich wire seine Leidenschaft nicht so intensiv, wenn er sich
des Archetypus bewusst wiirde. Das Unbewusste, Unfassbare scheint wesentliche Vo-
raussetzung seiner Obsession zu sein: ,,Was als genussreiche Dehnung meiner innersten
Wurzeln begonnen hatte, wurde zum glithenden Prickeln, das jetzt einen Zustand abso-
luter Sicherheit, Zuversicht, Zuverlédssigkeit erreichte, wie er im bewussten Leben nir-
gends sonst zu finden ist™ (Nabokov 1955, 97). ,,Der Leser muss sich vor Augen halten,
dass sich der verzauberte Wanderer im Besitz und im Bann einer Nymphette jenseits des
Gliicklichseins befindet. Keine Seligkeit auf Erden ist der vergleichbar, eine Nymphette
zu liebkosen. Sie ist bon concours, diese Seligkeit, sie gehdrt einer anderen Gattung an,

einer anderen Ordnung der Gefiihle* (a.a.O., 273).

4. Das kollektive Unbewusste

4.1. Skandal und Erfolg von ,,Lolita*

Der Ich-Erzéhler hat das Ziel, Lolita unsterblich zu machen (vgl. Nabokov 1955, 463).
Wenn man den enormen Erfolg von Lolita betrachtet, so dréngt sich einem der unange-
nehme Gedanke auf, dass er dieses Ziel erreicht hat. Nicht nur gilt der Roman als einer
der besten literarischen Werke des 20. Jahrhunderts, auch hat sich der Name ,,Lolita“ als

Bezeichnung fiir ein verfithrerisches Médchen durchgesetzt. Beildufig und unbedacht

4 Der Ich-Erzéhler nennt den roten Wagen seines Verfolgers Quilty ,,roten Schatten* (Nabokov 1955, 361)
und nur eine Seite weiter schildert er, wie ein Verkehrspolizist diesen Schatten abschneidet. Wortwortlich:
,meinen Schatten® (vgl. a.a.0., 361).

13



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

werden Popséngerinnen als ,,Lolitas* bezeichnet (vgl. Stocker 2008). In der Musik wird
der Name sowohl fiir Pseudonyme, als auch fiir Songs verwendet. Ausserdem sind zahl-
reiche Neologismen vom Namen ,,Lolita* abgeleitet.’> In der Sekundarliteratur beklagt
man sich zurecht dariiber, dass die Rolle Lolitas falsch verstanden wurde und man un-
kritisch H.H.s Illusion iibernommen hat: ,,Why isn‘t the definition of “Lolita” “a moles-
ted adolescent girl” instead of a “seductive” one?* (Patnoe 1995, 83) Der Ich-Erzéihler
war also erfolgreich darin, seine Sicht der Dinge unter die Leute zu bringen; kollektiv

zu machen, wenn man so will.

Doch ist Lolita zu einem eigenstindigen Archetyp geworden, so, wie der Ich-Erzihler
sie erlebt? Die Antwort lautet ,,Nein*, da wir als Publikum in Lolita nur ein Symbol fiir
den Kindfrau-Archetypus erkennen — und zwar eines, das an die Zeit der Veroffentli-
chung angepasst worden ist. Jung schreibt dazu: ,,Er [der Archetyp] ist ein Gefdl3, das
man nie leeren und nie fiillen kann. Er existiert an sich nur potentiell, und wenn er sich
in einem Stoff gestaltet, so ist er nicht mehr das, was er vorher war. Er beharrt durch die
Jahrtausende und verlangt doch immer neue Deutung* (1940, 193). Der Autor Vladimir
Nabokov hat 1955 eine neue Deutung angeboten, die auf fruchtbaren Boden gefallen ist.

Er hat einen grossfldchigen Skandal ausgelost, also ein kollektives Tabu angesprochen.

»Der Skandal war notwendig, aber er konnte nur in einem einzigen historischen Mo-
ment stattfinden; als im ganzen Westen das Sexualtabu zerfiel. Solange es noch in voller
Schirfe bestand (zehn Jahre friiher), wire ein Buch wie Lolita nicht gedruckt worden.
Als es nicht mehr bestand (zehn Jahre spéter), wére jeder Skandal ausgeblieben.*
(Zimmer 2008, 541). Man konnte also sagen, dass die Zeit reif war fiir Lolita. Doch
wahrscheinlich nicht auf die Weise, die Nabokov vorschwebte. Wie sein Roman inter-
pretiert werden wiirde, konnte er schliesslich weder vorhersehen, noch beeinflussen. Die
Offentlichkeit hat die Figur ,,Lolita” angenommen und sie eigenstiindig angepasst. Und
so ist aus dem Namen das geworden, was er heute bedeutet. Gibt es nun eine Lolita?
Nein. Wie ,,Lolita“ eine Konstruktion des Ich-Erzéhlers ist, ist auch die ,,Lolita* in un-
serem Sprachgebrauch eine Konstruktion; kein empirisch fassbares Objekt, sondern ein

Symbol.

5 Ein guter Uberblick iiber die Verwendung des Namens ,,Lolita* vermittelt die Begriffserklirung auf der
englischsprachigen Wikipedia (online unter: http://en.wikipedia.org/wiki/Lolita (di i ion), Zu-
griff: 28.8.10).

14


http://en.wikipedia.org/wiki/Lolita_(disambiguation)
http://en.wikipedia.org/wiki/Lolita_(disambiguation)

Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

4.2. ,,Lolitas* Tod und Weiterleben als Muse

Lolita ist nicht die einzige Figur, die als Symbol des Kindfrau-Archetyps interpretiert

werden kann. Zu diesen Figuren gehoren die folgenden:

« 370 — 380 v. Chr.: Die Nymphen aus dem Platonischen Dialog Phaidros.

« 1893: Salomé¢ aus dem gleichnamigen Drama von Oscar Wilde.

« 1904: Lulu aus den beiden Dramen Erdgeist und Die Biichse der Pandora von
Frank Wedekind.

1928: Judith Wheater aus The Children von Edith Wharton.

1944: Tatjana aus der gleichnamigen Novelle von Curt Goetz.

1955: Lolita aus dem gleichnamigen Roman von Vladimir Nabokov.

1996: Nancy Callahan aus der Graphic Novel Sin City von Frank Miller.

Die hier aufgefiihrten Figuren sind natiirlich nicht identisch. Jede hat ihre eigenen Cha-
rakteristiken, deren ausfiihrliche Analyse den Rahmen dieser Arbeit sprengen wiirde. Es
gibt jedoch zwei Aspekte, die im Bezug auf die Kindfrau mehrfach eine Rolle spielen:
derjenige der Muse und der des Todes. Im Platonischen Dialog Phaidros werden die
Nymphen als Uberbringer der géttlichen Wahrnehmung und des Wahnsinns beschrieben
(vgl. Lavizzari 2005, 31), und in ihrem Buch Lulu, Lolita und Alice: Das Leben be-
rithmter Kindmusen schildert Alexandra Lavizzari, wie auch ,,wirkliche* Kindfrauen
Kiinstlern als Muse dienen konnen — auch in Verbindung mit ithrem Tod. Der Tod kann
hier durchaus metaphorisch verstanden werden, denn eine Kindfrau bleibt nicht ewig
Kindfrau. ,,Ich wusste, dass ich mich fiir immer in Lolita verliebt hatte; ich wusste aber
auch, dass sie nicht immer meine Lolita sein wiirde. [...] Die Bezeichnung «fiir immer»
bezog sich nur auf meine Leidenschaft, nur auf die ewige Lolita, die mir im Blut lag*
(Nabokov 1955, 106). Der Ich-Erzéhler erfahrt den Tod seiner Geliebten, als er ihr nach
langer Trennung wieder begegnet — brillentragend und hochschwanger (vgl. a.a.O., 445
und Bronfen 1994, 536). Sie gehort nicht mehr ihm; er hat seine Hauptprojektionsfldche
verloren. Der Tod dieser Projektionsflache treibt ihn letztlich dazu, seine Memoiren zu
verfassen, in der Lolita von den Toten aufersteht, jedoch nicht so, wie sie ,,wirklich*

war.

15



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

Fiir die literarische Aufarbeitung der toten Kindfrau gibt es zahlreiche andere Beispiele.
Edgar Allan Poe schrieb zwei Gedichte zum Tod seiner Frau Virginia: Ulalume und
Annabel Lee (vgl. Lavizzari 2009, 102f). Nach dem Tod seiner geliebten Sophie stiirzt
sich Novalis in seine intensivste Schaffensperiode (vgl. a.a.O., 68) und John Ruskin be-
zieht seine Arbeiten zusehends auf die verstorbene Rose LaTouche (vgl. a.a.O., 142).
Dabei ist stets zu beachten, dass auch jene Darstellungen idealisierter Natur sind (vgl.
a.a.0., 141). Trotz der Versuche, verschiedene Kindfrauen miteinander zu verbinden,
sind sie doch stindig in Bewegung und lassen sich natiirlich nicht auf simple Stichworte

wie ,,Tod* und ,,Muse* reduzieren.

4.3. Die ,,moderne Lolita*

In ithrem Buch Der neue Lolita-Komplex bezeichnen Sina-Aline Geifller und Wolfgang
Bergmann die Lolita-Fantasie von H.H. als begraben: ,,Die Anziehungskraft einer Lolita
als Objekt ménnlicher Herrschafts- und Erotikphantasien hat sich erschopft® (Geil3ler/
Bergmann 1991, 167f). Die ,,modernen Lolitas“ (a.a.0., 169) seien nicht nur weniger
auf den Korper reduziert, sie seien auch zum Altern fahig. Anders als H.H.s Lolita, die
bereits im Alter von siebzehn nicht mehr ,,Lolita* ist. Entscheidend sei lediglich der
grosse Altersunterschied zwischen Mann und Frau (vgl. a.a.0., 200). Stimmt es, dass
die heutigen Kindfrauen losgelost sind von ménnlichen Fantasien und in eine gleichbe-
rechtigte Partnerschaft integriert werden? Nein. Die Rolle der Kindfrau ist zwiespaltig

geblieben, selbst, wenn man die These von Geiller und Bergmann akzeptiert.

Rund vierzig Jahre nach Lolita veroffentlicht der Comiczeichner Frank Miller That Yel-
low Bastard, eine Graphic Novel, in deren Mittelpunkt Nancy Callahan steht. John
Hartigan rettet das elfjdhrige Madchen aus den Hénden eines Pddophilen, wird dann a-
ber selbst als Kinderschinder verurteilt. Nach acht Jahren Isolation im Gefangnis triftt
er wieder auf Nancy. Nun ist sie neunzehn, doch der Altersunterschied zwischen ihr und
ithm bleibt bestehen. Die Geschichte endet damit, dass Hartigan sich fiir sie aufopfert —
ohne Nancy auch nur einmal liistern beriihrt zu haben. Wahre Liebe, konnte man mei-
nen. Doch die Figur ,,Nancy* ist weder vergeistigt noch selbststindig. Sie ist und bleibt
ein Korper, auf den Fantasien iibertragen werden. Nancy arbeitet als Erotiktdnzerin, was

der Zeichner voyeuristisch in Szene zu setzen versteht (vgl. Miller 1996, 126-141). Mil-

16



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

ler spricht eine andere Méannerfantasie an, ndmlich diejenige, stark sein zu konnen fiir

eine hilf-, doch nicht reizlose Frau.

Abbildung 2 und 3: Nancy Callahan im Alter von elf
(1.) und neunzehn.

Ich erwdhne Nancy Callahan aus drei Griinden. Erstens ist sie ein exemplarisches Bei-
spiel fiir die gealterte Kindfrau, von der Geiller und Bergmann sprechen.® Zweitens ist
sie 2005 erfolgreich in die Popkultur eingezogen, mithilfe des Blockbusters Sin City, in
dem John Hartigan das Gesicht von Superstar Bruce Willis erhélt. Drittens arbeiten so-
wohl Miller als auch Nabokov mit einer selbstsicheren und einnehmenden Prisentation.
Bei Sin City ist diese bildlich, bei Lolita sprachlich. In beiden Fillen jedoch droht die
Prisentationsform zu iliberschatten, was eigentlich erzihlt wird. Deshalb ist es wichtig,
sich nicht blenden zu lassen von visueller Brillanz oder von rhetorischem Geschick. Es
ist falsch zu glauben, man konne die ,,wirkliche* Nancy Callahan, die ,,wirkliche* Dolo-
res Haze erkennen. Was uns diese Figuren zeigen, ist nicht ihre wahre Natur, sondern
eine schiefe Perspektive, die entsprechend interpretiert werden muss. Gerade an zwei so
auffallig tiberzeichneten Werken wie Sin City und Lolita lésst sich das besonders gut

aufzeigen.

¢ Ein Beispiel fiir die gealterte Kindfrau ist Nancy deswegen, weil sie schon als Elfjahrige eine wichtige
Rolle im Leben von Hartigan einnimmt. Die allwdchentlichen Briefe des jungen Médchens halten ihn
davon ab, in der Isolation des Gefangnisses Selbstmord zu begehen (vgl. Miller 1996, 148). Dort hat er
lediglich ihre Worte zur Verfiigung, was natiirlich Platz lisst fiir seine eigene Fantasie. Als er nach acht
Jahren das Geféngnis verlésst, ist Nancy kein Madchen mehr, sondern eine Erwachsene. Sie ist Symbol
der jungen Frau, die Geilller und Bergmann als neue, die gealterte Lolita postulieren.

17



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

5. Zusammenfassung

»Ich sagte nichts. Ich dringte ithre Weichheit ins Zimmer zuriick und ging
hinter ihr hinein. Ich fetzte ihr das Hemd vom Leib. Ich riss den Reiflver-
schluss auf und zog den Rest herunter. Ich zerrte ihr die Sandalen von den
Fiilen. Ich unternahm eine wilde Verfolgungsjagd auf den Schatten ihrer
Untreue; doch die Witterung, der ich folgte, war so schwach, dass sie von
der Einbildung eines Verriickten nicht zu unterscheiden war* (Nabokov

1955, 354).

So wirkt der Roman Lolita: wie die leidenschaftliche Suche eines Besessenen. Eine Su-
che nicht nur nach Lolita, sondern auch nach dem eigenen Schatten. Alles, was er sucht,
liegt in ihm selbst verborgen. Doch der Ich-Erzdhler findet weder das eine, noch das

andere. Jede Beschreibung von Lolita bleibt unbefriedigend und der Tod von Clare
Quilty bedeutet nicht das Ende von H.H.s eigener Obsession. Er wird zum krankhaften
Sklaven eines Archetyps, den er doch nie zu fassen bekommt. H.H. ist nicht in der Lage,
mit seinem Unbewussten umzugehen. Sowohl Archetyp als auch Schatten fungieren
ithm als Droge. Dariliber kann auch die Ironie, mit der er die Psychoanalyse abweist,
nicht hinwegtiduschen. Doch was ist es, das H.H. von dieser Droge abhéngig macht? Ist
es der frithe Tod seiner Mutter? Seine Hingabe zur verstorbenen Annabel Leigh? Oder
hat der Ich-Erzdhler jenen wahren Grund nie in Worte gefasst, nie in Worte fassen kon-
nen, da er ihn ins Unbewusste verdriangt hat, um dann ebendort nach Linderung zu su-
chen? Wo der Ich-Erzihler an seine Grenzen stosst, scheitern wir Leser erst recht. Und
genau das ist es wohl, was am Roman Lolita so fasziniert: ,,Sein innerstes Geheimnis
hat er fiir sich behalten. Mehr noch, es stehen noch nicht einmal die Begriffe bereit, die
es knacken konnten* (Zimmer 2008, 585). Sind das Wort, das Symbol und der scheinba-
re Archetyp ,,Lolita® nicht auch Sinnbild dafiir, wie schwach Sprache ist, wenn es da-

rum geht, die innersten Sehnsiichte auszudriicken?

18



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

6. Bildnachweis

« Abbildung 1: selbst gestaltete Grafik.
« Abbildung 2: Bildausschnitt aus Sin City (Miller 1996, 54).
« Abbildung 3: Bildausschnitt aus Sin City (Miller 1996, 139).

7. Literaturverzeichnis

« Bronfen, Elisabeth (1994): Die tote Geliebte als Muse. In: Nur iiber ihre Leiche: Tod,
Weiblichkeit und Asthetik. Elisabeth Bronfen. Miinchen: Antje Kunstmann Verlag, S.
517-552.

 GeiBler, Sina-Aline und Bergmann, Wolfgang (1991): Der neue Lolita-Komplex.
Miinchen: Rastatt und Wilhelm Heyne Verlag.

» Gerigk, Horst-Jiirgen (2009): Salome und Lolita: Die ,, Kindfrau* als Archetypus. In:
Geist, Eros und Agape: Untersuchungen zu Liebesdarstellungen in Philosophie, Reli-
gion und Kunst. Edith Diising und Hans-Dieter Klein (Hrsg.). Wiirzburg: Verlag Ko-
nigshausen & Neumann, S. 463-479.

« Jung, Carl (1940): Zur Psychologie des Kindarchetypus. In: Die Archetypen und das
kollektive Unbewulfte. Lilly Jung-Merker und Elisabeth Riif (Hrsg.). Olten: Walter-
Verlag, S. 165-195.

« Lavizzari, Alexandra (2005): Lolita, Lulu und Alice: Das Leben beriihmter Kindmu-
sen. Berlin: edition ebersbach.

« Miller, Frank (1996): That Yellow Bastard. Milwaukie: Dark Horse Books.

« Moore, Anthony (2001): How Unrelieable Is Humbert in ,, Lolita“?. In: Journal of
Modern Literature, S. 71-80.

« Nabokov, Vladimir (1955): Lolita. Roman, 11. Auflage. Aus dem Englischen {ibersetzt
von Helen Hessel, Maria Carlsson, Kurt Kusenberg et al., 1959. Reibeck bei Ham-
burg: Rowohlt Taschenbuch Verlag.

« Nietzsche, Friedrich (1872): Uber Wahrheit und Liige im auflermoralischen Sinne. In:
Die Geburt der Tragddie: UnzeitgeméfBe Betrachtungen I-IV. Giorgio Colli und Maz-
zino Montinari (Hrsg.). Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag, S. 875-890.

« Patnoe, Elizabeth (1995): Lolita Misrepresented, Lolita Reclaimed: Disclosing the
Doubles. In: College Literature, Vol. 22, S. 81-104.

« Roth, Wolfgang (2009): C. G. Jung verstehen: Grundlagen der Analytischen Psycho-
logie. Diisseldorf: Patmos Verlag.

19



Simon Mathis »Lolita®: Wort, Symbol und Archetyp

« Stocker, Marita (2008): ,, Wenn Lolita vom Flachlegen singt““. Online unter:
http://www.sueddeutsche.de/muenchen/annett-louisan-auf-dem-tollwood-wenn-lolita-

vom-flachlegen-singt-1.188921, Zugriff: 26.08.2010.

« Zimmer, Dieter Eduard (2008): Nachwort des Herausgebers. In: Nabokov, Vladimir:
Lolita. Roman. Reibeck bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag. S. 537-585.

20


http://www.sueddeutsche.de/muenchen/annett-louisan-auf-dem-tollwood-wenn-lolita-vom-flachlegen-singt-1.188921
http://www.sueddeutsche.de/muenchen/annett-louisan-auf-dem-tollwood-wenn-lolita-vom-flachlegen-singt-1.188921
http://www.sueddeutsche.de/muenchen/annett-louisan-auf-dem-tollwood-wenn-lolita-vom-flachlegen-singt-1.188921
http://www.sueddeutsche.de/muenchen/annett-louisan-auf-dem-tollwood-wenn-lolita-vom-flachlegen-singt-1.188921

