Valentin Groebner

Zum echten Alten bitte hier entlang: Tourismus als Mittelalter-Generator

erscheint in: Mathias Herweg und Stefan Keppler-Tasaki (Hg.): Mittelalterrezeption im technischen Zeitalter, im

Druck.

Die Einladung zu dieser Tagung spricht von den Bildern des Mittelalters unter den drei
Stichworten Kontinuitit, Nostalgie und Aufbruch. Das sind drei Begriffe, die auf sehr
unterschiedliche Temporalititen eines solchen Geschichtsbezugs verweisen, namlich auf szasis
(oder Routine?), getraumte Riickkehr und schliesslich auf Beschleunigung in ein Noch-Nicht, in
ein zukunftiges Mittelalter sozusagen. Die Geschichte der verschiedenen Inanspruchnahmen des
europiischen Mittelalters zwischen dem 16. und dem 21. Jahrhundert liefert eine Fiille von
Beispielen fiir alle drei Gebrauchsmodi, nachzulesen in den Beitrigen dieses Bandes.

In der folgenden Skizze soll es genau um solche Temporalititen gehen: um
Reprisentation von Historischem als Zeit-Management.' Ich méchte einige Uberlegungen tiber
eine ganz bestimmte Form der Vergegenwirtigung des Mittelalters anstellen, von denen ich
meine, dass sie sich von ilteren Mittelalter-Reprisentationen deutlich unterscheiden, obwohl sie
in vielen Aspekten Material aus thren Vorldufern in der Romantik und im 19. und frithen 20.
Jahrhundert aufnehmen. Freilich in neuer Form: Als eine Post-Produktion von Mittelalter, die fir
das ausgehende 20. und schliesslich fiir das beginnende 21. Jahrhundert kennzeichnend geworden
ist. Denn unsere eigene Gegenwart ist ja zweifellos ein ,,technisches Zeitalter®, wie die
Formulierung im Exposé zur Tagung lautet; und zwar eines, das ziemlich viel technischen
Aufwand dafiir betreibt, Nihe zu Mittelalterlichem herzustellen. Damit meine ich nicht nur
physische, sondern auch psychische, affektive Nihe, wie weiter unten deutlich werden wird,;

Nihe zu Ereignissen und Artefakten, die funthundert, siebenhundert, oder tausend Jahre alt sind.

! Das Folgende sind erste, noch provisorische Uberlegungen zu einem Forschungsprojekt. Eine etwas knappere und
anders angelegte Version dieses Texts ist als Touristischer Geschichtsgebranch. Uber einige Merkmale neuer Vergangenheiten im
20. und 21. Jabrhundert im Winter 2012 in der Historischen Zeitschrift erschienen. Ich habe deswegen die Form des
miindlichen Vortrags weitgehend beibehalten. Weiterfithrende Anmerkungen und bibliografische Nachweise sind

nur fir jene Passagen hinzugefiigt, die in der kiirzeren Version in der Historischen Zeitschrift nicht enthalten sind.



Mein Ausgangspunkt sind zwei eher simple Beobachtungen. Die erste betrifft die Kategorie der
historischen Erzihlung allgemein. Wenn Geschichte als Neuerzihlung einer undarstellbar
grossen, aber fragmentierten Vergangenheit gelingen soll, dann durch die Erzeugung von
Kohirenz - durch inhaltliche Entsprechung (also Ahnlichkeit), und durch temporale
Zugehorigkeit, also durch die Postulierung langer, ohne Unterbrechungen tief in die Zeit
zuriickreichender und vermeintlich bedeutungsstabiler Uberlieferungsketten. Beide, Kohirenz
und Traditionskette, bilden den Klebstoff der historischen Erzahlung, mit denen Geschichten,
Bilder und Artefakte aus der Vergangenheit an die Gegenwart geheftet werden. Die Okonomie
der Darstellung verlangt aber, daf als Beleg fiir diese Analogien und Verbindungen nur ihr
genaues Gegenteil prisentiert werden, namlich Bruchsticke, Exempla, Clips. Die Geschichte des
Mittelalters wird als ungeheure und unermessliche Fiille — als ¢gpia, im Sinn der lateinischen
Rhetorik — evoziert. Aber prasentiert und konkret erzihlt werden kann sie nur in Form einzelner
literarischer und visueller Affektbilder, also in Schnipseln.

Solche Schnipsel, Bilder oder C/zps ,,vom Mittelalter* als zugkriftiges Material fur
Identitdtspolitik sind seit dem 16. und 17. und dann besonders intensiv im 19. und 20.
Jahrhundert fir religiose, literarische und nationale Analogie- und Abstammungserzahlungen
verwendet worden. Das aber — und das wire mein zweiter Ausgangspunkt - ist im 21.
Jahrhundert vorbei. Wir sind Zeitzeugen eines ziemlich grossen Umbruchs im Umgang mit
Geschichte, der irgendwann im spiten 20. Jahrhundert stattgefunden hat: Am Beginn des 21.
Jahrhunderts gehort in West- und Mitteleuropa nur noch der Nationalsozialismus und seine
Vorgeschichte ganz selbstverstindlich zur ,,eigenen Vergangenheit, also zu unmittelbar
wirkmichtiger Geschichte, mit der man in der richtigen, angemessenen Weise umzugehen hat.
Fir Geschichtsinszenierungen, die von der NS-Zeit, vom Stalinismus, dem Zweiten Weltkrieg
und den Jahrzehnten danach handeln, gelten deswegen besondere Regeln; sie sind moralisch und
identititspolitisch aufgeladene Nahvergangenheit.

Alles historische Geschehen dagegen, das vor dem Aufstieg Hitlers und Stalins und vor
den 1920er Jahren liegt — Mittelalter sowieso, aber auch Antike, Aufklirung und das 19.
Jahrhundert — hat sich dagegen in eine Art historischer Tiefsee verwandelt. Es liegt in einer Zone,
in der alles vielleicht pittoresk und exotisch, aber vor allem weit weg ist; und zwar so fremd und
weit entfernt, dass es nicht mehr in direkter Referenz auf die Gegenwart gebraucht werden kann;
ohne direkt wirksame Ursprungs- und Identifikationsangebote.

Diese Abkopplung kollektiver Identititserzahlungen von der Vormoderne ist ein relativ
junges Phanomen. Die Beitrige auf dieser Tagung haben daran erinnert, wie intensiv das

Mittelalter gerade in der industriellen Moderne als Materialreservoir fiir Ursprungsmythen und als



historische Referenz fiir die Herstellung von kollektiven Identititen in der ersten Person Plural
genutzt worden ist — von der nachtriglichen Stilisierung des mittelalterlichen Konstanz im
Wilhelminismus bis zur selbstverstindlichen Referenz auf vermeintlich Mittelalterliches in der
kiinstlerischen Avantgarde der 1920er Jahre. Aber diese selbstverstindlichen
Abstammungserzahlungen, der ,,Wir selbst, damals*“-Klebstoff, mit denen weit Entferntes an
Nahes und Gegenwirtiges geheftet werden konnte, begann in der zweiten Hilfte des 20.
Jahrhunderts immer stirker zu brockeln, diesseits und jenseits des Atlantiks. In der Schweiz der
1980er Jahre konnten Debatten um die Schlacht von Sempach 1386 und die Existenz (oder
Nicht-Existenz) des Schlachtenheros Winkelried noch intensive Auseinandersetzungen auslosen;
sie sind seither ebenso verstummt wie die Bezugnahmen auf die Schlacht auf dem Kosovo polje
in Jugoslawien 1989 oder die Berufungen auf die Glorie mittelalterlicher Stadtrepubliken bei der
versuchten Griindung eines neuen Staates namens ,,Padania® in Oberitalien 1994. Die
nationalistische Indienstnahme mittelalterlicher Ereignisse hat natiirlich nicht vollstindig
aufgehort. Die Beitrdge des 2009 erschienene Sammelbandes Uses and Abuses of Medieval History
legen davon ebenso Zeugnis ab zuletzt der Erfolg des Historienfilms Fezih 1453 in der Turkei
tber die Eroberung Konstantinopels im Frihjahr 2012. Aber in Mittel- und Westeuropa im 21.
Jahrhundert wird mit dem Mittelalter kein Staat mehr gemacht, und das ist wahrscheinlich
insgesamt eine gute Nachricht. Auch in der Schweiz geht es mittlerweile ohne Nationalmittelalter;
sichtbar etwa an den auf sehr interessante Weise gescheiterten offiziellen eidgendssischen 700
Jahr-Feiern 1991. Aber fehlgeschlagene historische Jubilden sind fiir die Geschichtswissenschaft

moglicherweise ohnehin viel interessanter als gegliickte.

Unter Historikern wird dieses Wegtfallen der Vergangenheit als Identititsklebstoff mit durchaus
gemischten Gefithlen gesehen; geklagt wird dabei vor allem tiber Mangel an 6ffentlichem
Interesse und an Forschungsmitteln. (Meine Vermutung dazu wire, dass Wissenschaftler das
immer tun — es gibt solche Klagen auch aus der Hochzeit der Geschichte als nationale
Leitwissenschaft, von 1866 oder 1913). Interessanter sind die Interventionen, die 2004 von einer
Gruppe angelsichsischer Historiker als Manifestos for History bei Routledge publiziert worden sind.
Inmitten des boomenden historischen Infotainments mit Filmen, Fernsehserien,
Computerspielen mit historischen Figuren und historischem Inhalt, so die Autoren des Buchs,
mussten Spezialisten fiir Geschichte sich explizit mit den Geschichtserfindungen in den

populiren Medien der Unterhaltungskultur auseinandersetzen. Die Vorschlige dafiir, die das



Buch versammelt, fallen dabei recht unterschiedlich aus. Gemeinsam ist ihnen allen aber die
Diagnose, Geschichte als ernsthafte kritische Wissenschaft von der Rekonstruktion der
Vergangenheit drohe von der Unterhaltungsindustrie, die das historische Material fiir ihre
Zwecke plundert und verkitscht, und von den digitalen Simulationen der Computerspiele und des
Internets aufgel6st zu werden. Einer der Autoren, DAVID LOWENTHAL, zitiert unter der
Uberschrift “Die ausgeweidete Vergangenheit” den Bericht einer Historikerin, die in Paris in der
Sainte Chapelle von einer englischsprachigen Touristin angesprochen wird. ,,Do you speak
English?* Die Historikerin bejaht. Was das fir ein Ort sei? Eine Kirche, die vom Heiligen
Ludwig gebaut worden sei. “Heiliger Ludwig?” fragt die Besucherin. ,,Ja, ein franzdsischer Konig
der auf Kreuzzug ging..” , Kreuzzug?* fragt die zuriick. ,,Ja, er ging auf eine Reise tibers
Mittelmeer und brachte eine heilige Reliquie zuriick, die Dornenkrone...“ ,Dornenkroner* fragt
die Touristin wieder zurilick, noch verwirrter. An diesem Punkt gibt die Erzihlerin auf; sie fihlt
sich unfihig, die Bedeutung der Kirche jemandem zu erkliren, die von europiischer Geschichte
oder dem christlichen Glauben ganz offensichtlich nicht die geringste Ahnung hat, aber als
Touristin in Paris unterwegs ist.

Jeder, der sich professionell mit Geschichte beschiftigt, hat méglicherweise schon
dhnliche Erlebnisse gehabt; und viele Historikerinnen und Historiker in Europa und hier in der
Schweiz wiirden LOWENTHALS kulturpessimistische Diagnose einstimmen, dass der Bezug zur
Geschichte von Unterhaltungsindustrie und den digitalen Welten bedroht sei. Ich bin mir da
allerdings nicht so sicher. Eine saubere Trennung zwischen einem banalen ,,Aussen®, wo es um
Okonomie, Politik, und Amiisement geht, und einem davon unberiihrten, rein wissenschaftlichen
»Innen® ist in der Geschichte der Geschichtswissenschaft jedenfalls nicht ohne weiteres
wiederzufinden.

Gerade diese Imaginationen von der Vergangenheit, die Wahrnehmung, Aneignung und
Reinszenierung von historischen Ereignissen in der Populérkultur und in den kinstlichen Welten
der Unterhaltungsindustrie haben die Geschichtswissenschaft seit den 1990er Jahren intensiv
beschiftigt, unter den Stichworten Gedichtnis- und Erinnerungskultur. Sie bezeichnen einen der
grossen Wachstumsbereiche historischer Forschung, und deswegen sind die dabei benutzten
Kategorien ziemlich gerdumig. Sie werden auf Schulunterricht und Action-Filme ebenso
angewandt wie auf Comic-Hefte und Trachtenvereine, auf Stidtebau, Technikmuseen und TV-
Produktionen; denn alle diese Bereiche (und noch einige mehr) sind in der sehr, sehr
umfangreichen deutschsprachigen Literatur der letzten Jahre auf ihre Beziehungen zu

Erinnerungskultur hin befragt worden.



Auffallend ist dabei, dass ein Bereich des Gebrauchs von Geschichte dabei ausgespart bleibt:
Tourismus. In grossangelegten neuen Synthesen zur Geschichtskultur wie denen von ALEIDA
ASSMANN und JORN RUSEN sucht man Hinweise darauf vergeblich, ebenso in den vielen
Sammelbinden zu Erinnerungskulturen. ,,Gedédchtnis® und ,,Erinnerung®, diese beiden grossen
Begriffswolken, die seit gut fiinfzehn Jahren so erfolgreich als Beschworungsformeln des
Historischen gebraucht werden, scheinen unter anderem durch das definiert, was sie nur als ihr
cigenes Gegenteil definieren kénnen, sozusagen als eine konstitutive Gedéchtnislicke: namlich
Geschichtsnutzung durch Fremdenverkehr als organisierte Dienstleistungsindustrie.

Und das finde ich schon interessant. Denn Tourismus mag banal, vielgestaltig und schwer
einzuordnen sein, aber er ist keine marginale Randerscheinung, sondern ein gewichtiges
Phinomen der Moderne - eine Mitte des 19. Jahrhunderts entstandene und seit den 1950er
Jahren in immer rascheren Zuwachsraten expandierende globale Dienstleistungsindustrie. Die
Zahl von weltweit geschatzten Tourist Arrivals pro Jahr ist von 25,3 Millionen im Jahr 1950 auf
806 Millionen im Jahr 2005 gestiegen; fir das Jahr 2012 wird sie auf Gber eine Milliarde geschatzt.
Die Zahl der einzeln fassbaren touristischen Vergntigungsreisen hat sich in den letzten sechs
Jahrzehnten also ungefihr vervierzigfacht; im Jahr 2005 waren 12 von hundert Bewohnern des
Planeten als Touristen unterwegs. Tourismus ist nach verschiedenen Schitzungen heute entweder
die dritt- oder die zweitgrosste Dienstleistungsbranche tiberhaupt, mit 9 bis 12% Anteil am
globalen Bruttosozialprodukt. Tourismus ist gleichzeitig jenes Biindel von
Dienstleistungsindustrien (der Plural wird der Vielfalt der Erscheinungsformen eher gerecht), die
in ihrer Selbstdarstellung wie in der Wahrnehmung ihrer Konsumenten darauf beruht, dass sie als
das genaue Gegenteil von industrieller Produktion und bezahlter Lohnarbeit erscheint.
Tourismus in seiner modernen Erscheinungsform ist nicht durch mentale, sondern durch
materielle Verainderungen moglich geworden — vor allem durch die radikale Beschleunigung und
Verbilligung von Personenverkehr.

Was verbindet die Tourismusindustrien mit dem Gebrauch von Geschichte?r Kommen
wir noch einmal auf das Beispiel von DAVID LOWENTHAL von der begriffsstutzigen Touristin in
der Sainte Chapelle zuriick. Streng genommen hat all das, was sie heute dort sicht, nur bedingt
etwas mit der urspringlichen, Mitte des 13. Jahrhunderts gebauten Kirche zu tun. Im 17.
Jahrhundert ist sie komplett ausgebrannt und war mehr als 150 Jahre eine Ruine. Mehr als die
Halfte der heute sichtbaren Bausubstanz — die grossen Figuren, ein Teil der Glasfenster - stammt
auch nicht aus dem Mittelalter, sondern aus der Mitte des 19. Jahrhunderts, als die Kirche in einer

damals komplett neuen Form restauriert wurde, namlich farbig. Was die Touristin heute bestaunt,



ist tatsdchlich faszinierend. Mit einem frommen franzosischen Monarchen des 13. Jahrhunderts,
mit Kreuzzug und Reliquien hat das heutige Ensemble aber nur teilweise zu tun. Mindestens
ebenso sehr ist es vom Geschmack des 19. Jahrhunderts geprigt, von der katholischen Reaktion
auf die Verwiistungen der Franzosischen Revolution und schliesslich vor allem vom modernen
Massentourismus des 20. Jahrhunderts, der aus einer alten Kirche erst eine touristische
Sehenswiirdigkeit voller fotografierender Menschen gemacht hat. Denn das ist ja nicht genau
dasselbe. Bleibt unsere Berichterstatterin, die genervte Historikerin: Was macht die eigentlich in
der Sainte Chapelle?

Tourismus ist eine Bildermaschine, die jene pittoresken Sehenswurdigkeiten, die er den
Besuchern bietet, als eigentliche Attraktionen erst hervorbringt — so jedenfalls das Fazit der
neueren Forschung zur Erschliessung und Adaption der lindlichen alpinen Gesellschaft fir den
Fremdenverkehr. Das Moment der Simulation, der Herstellung kiinstlicher Welten und des
reproduzierten Erlebnisses ist fir den Tourismus nicht erst seit seinem spektakuliren take-off zur
globalen Serviceindustrie in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts prigend, sondern war ihm
von Anfang an eingeschrieben. Man mag den industrialisierten Fremdenverkehr als Phinomen
unschon finden, aber er ist nicht einfach ,,zerstérerisch® oder ,,parasitir, wie Generationen
seiner Kiritiker, gew6hnlich selbst fleissige Reisende, geschrieben haben. (Die Klage tiber
Verflachung, Vermassung und ,,Kunstlichkeit™ hat diese Dienstleistungsbranche seit ihren
Anfingen vor eineinhalb Jahrhunderten treu begleitet.) Im Gegenteil, Tourismus erzeugt Neues,
und zwar ziemlich viel davon — und, so wiirde ich jedenfalls vermuten - gerade dort, wo
Monumente und Artefakte aus der Vergangenheit zum Ziel touristischer Aufmerksamkeit und
touristischer Dienstleistungen werden.

Der enthusiastische nationale und religiose Bezug auf Geschichte als kollektive
Ursprungserzahlung hat Giberall in Europa zwischen dem spiten 18. und dem frihen 20.
Jahrhundert nicht nur historische Monumente und Artefakte vor dem Zerfall bewahrt, restauriert
und rekonstruiert, sondern auch in der Vergangenheit Unvollendetes fertig gebaut, von den
Marmorfassaden und Interieurs italienischer Renaissancekirchen bis zu den Ttirmen deutscher
Kathedralen und Schweizer Barockkirchen. Derselbe Enthusiasmus hat auch komplett neue
»alte® Orte als Zeugen der Prisenz einer verschwundenen und selbstbewusst (und leicht
vergrossert) wiederhergestellten Vergangenheit erzeugt. Das reicht von den
Wiederherstellungsprojekten zerstorter Kirchen und Schlésser in Frankreich durch Emmanuel
Viollet-le-Duc in der Mitte des 19. Jahrhunderts tber die neugotische Turmspitze des Konstanzer
Minsters bis zu komplett neuen Monumenten, etwa dem Turiner borgo medievale anlisslich der
Industrieausstellung von 1884 oder den vielen monumentalen neo-mittelalterlichen Bauten im

wilhelminischen Deutschland. Auch das 1896 eroffnete Zurcher LLandesmuseum wurde als



Stahlbetonkonstruktion in der Form eines riesenhaft vergrosserten spatgotischen Schlosses
errichtet. Es hat ein genau in denselben Jahren erbautes Gegenstilick in Budapest, die
Vajdahunjad vara, als eine Art Extended Remix mehrerer mittelalterlicher Burgen aus
Transsylvanien 1896 bis 1906 mitten in die boomende Millionenstadt hineingebaut. Darunter
befand sich die erste U-Bahn-Station der Stadt. Eine 1903 in Luzern in Form einer fantastischen
mittelalterlichen Burg errichtete riesige Schiitzenfesthalle, die 1908 zum Kriegs- und
Friedensmuseum umgenutzt wurde, macht die pragmatische Flastizitit dieser theatralischen
Inszenierungen deutlich: Franz Kafka hat sie bei seinem Besuch in Luzern 1911 als
Rollschuhbahn bestaunt.

Im 20. Jahrhundert verinderten sich aber die Begriindungen fiir solche neuen Mittelalter-
Monumente. Als im faschistischen Italien Florentiner Fassaden aus der Renaissance bewusst
archaisiert wurden, um ein ,,mittelalterlicheres* Stadtbild zu erzeugen, als in Arezzo und San
Gimignano neue Turme im Stil des 13. und 14. Jahrhunderts errichtet und in den 1930er Jahren
in der Schweiz Strassenziige der Basler Innenstadt nach strengen Vorgaben zu ,,typisch
mittelalterlichen Hauserzeilen umgebaut wurden, dann geschah das bereits in einer
Gemengelage aus vergangenheitspolitischen Argumenten und zur Erzeugung von Attraktionen
fiir den wachsenden Fremdenverkehr. Im 21. Jahrhundert ist der Tourismus endgiltig zum
primiren Faktor geworden. Die gotische Kathedrale Notre-Dame de Paris, die ihre heutige
Gestalt mit pittoresken Wasserspeiern und Dimonen der Rekonstruktion und Erweiterung durch
Eugene-Emmanuel Viollet-le-Duc zwischen 1844 und 1864 verdankt, rangiert dank einer ganzen
Kette medialer Inszenierungen von Victor Hugo bis zu Walt Disney heute unter den am meisten
frequentierten Touristenzielen der Welt. Ihre dussere Form ist selbst davon verwandelt, wie
MICHAEL CAMILLE gezeigt hat — die in den 1990ern durchgeftihrten Restaurationen von Viollet-
le-Ducs Rekonstruktionen der mittelalterlichen Skulpturen verliehen ihnen Zige ihrer spiteren
amerikanischen Zeichentrickfilmadaption. Es ist deswegen nicht Giberraschend, dass gegenwirtig
in Island diskutiert wird, analog zur Rekonstruktion des Londoner Globe Theaters und der
Dresdner Frauenkirche den zerstérten mittelalterlichen Dom in Skalholt — ehemals der grosste
Holzbau Nordeuropas — wieder aufzubauen. Ein brandneues frithmittelalterliches Kloster nach
1200 Jahre alten Bauplinen ist wiederum in der baden-wiirttembergischen Gemeinde Messkirch

geplant; beide, um Touristen anzuziehen.”

2 Ein Dom fiir Island, in: Neue Ziircher Zeitung, 29.11.2011; Kloster fiir den Tourismus, in: Badische Zeitung, 12.11.2010.



Mit ihrer Verwandlung in Objekte touristischer Aufmerksamkeit werden die Uberreste der
Vergangenheit offensichtlich formbar, plastisch — sogar dann, wenn es sich um Skulpturen aus
Kalksandstein oder um ganze Gebiude handelt. Tourismus ist weitgehend unempfindlich
gegeniiber der Fiktionalitit der Phanomene, die er als Attraktoren gebraucht. Wihrend Natur als
Unberihrtheit durch ihre touristische Erschliessung immer weniger wird, scheint Vergangenheit
dadurch zu wachsen. Die rosa Fabrik Tourismus erzeugt neue Vergangenheiten, neues Altes,
nicht zuletzt und gerade im Bereich Mittelalter. Ich habe anfangs nach den spezifischen Formen
des Managements von Zeit gefragt, nach den besonderen Temporalititen also, die fiir
Reprisentationen des Mittelalter charakteristisch sind. Was ermoglicht die Frage nach einem
spezifisch touristischen Modus im Umgang mit dem Historischen, der sich von élteren Formen
des Geschichtsgebrauchs unterscheidet, und welche Phianomene werden aus dieser Perspektive
sichtbar?

Das erste ist der des raumlichen Arrangements zeitlicher Distanz — oder anders
ausgedriickt, der an einem Ort Ubereinander gefalteten Zeit. Tourismus ist in seiner modernen
Form nicht denkbar ohne das Als-ob einer Reise in die Vergangenheit. Historische Denkmaler
und ,,urspriingliche* oder (eine weit verbreitete und in mehrfacher Hinsicht bemerkenswerte
Formulierung) ,,unberthrte” Bauten, Altstidte und Landschaften aus vergangenen Jahrhunderten
bilden ein Netz von assoziativ angereicherten Wahrzeichen eines gerdumigen und eher lose
datierten ,,Frither, mit denen jeder Reisefiihrer zwischen Heidelberg, der Toskana und Istanbul
aufwartet. Wenn die britische Tourismusbeh6rde 1988 fiir den Besuch der Isle of Man mit dem
Slogan ,,You'll look forward to going back® warb, stellte sie dabei eine besondere Qualitit dieser
imaginierten Zeitreise heraus: Ihre Wiederholbarkeit. Touristische Themenparks organisieren
diese topografische Verdichtung des Historischen besonders deutlich. Allein in Grossbritannien
haben dabei ganz unterschiedlich ausgerichtete Mittelaltervariationen Marktreife erlangt, jeweils
auf einen Aspekt konzentriert: Von den Wikingern des Jorvik Centre in York iiber den an Konig
Artur ausgerichteten Camelot-Themenpark in Lancashire und The Crusades Experience in Winchester
("History Brought to Life" — in Bezug auf die Kreuzztge ein Motto mit ungemiitlichen
Untertonen) bis zu The Pilgrim's Way in Canterbury; eine mit losem Bezug zu Chaucer organisierte
,Pilgerreise in die Vergangenheit®. Nur dass die eben tibersichtlich konzentriert ist: Das
schwedische Visby organisiert jahrlich eine Mittelalter-Woche, in der jeder Einwohner in
mittelalterlichen Kostiimen eine ,,mittelalterliche Tiatigkeit™ ausiibt. Die Vergangenheit - das
unbetretbare Land — wird dabei zu einem Ort, in dem Geschichte auf verschiedenen Ebenen
gleichzeitig sichtbar werden soll. In der Praxis bedeutet das unter anderem die Restauration alter

Gebiude in einer Weise, die méglichst viele verschiedene Vergangenheitsstufen simultan sichtbar



macht; gleichzeitig alt und neu. Die historische Innenstadt von Venedig, so zeigt etwa der vor
2009 von WOLFGANG SCHEPPE herausgegebene Ausstellungskatalog Migropolis, ist heute eben
nicht mehr als Konzentration von Monumenten beschreibbar, sondern hat sich in einen sich
selbst reproduzierenden Themenpark verwandelt.

Zweitens ermoglicht der Fokus auf touristische Inszenierungen, Verinderungen im
Verhiltnis zwischen Besucher und besichtigtem historischem Material zu beschreiben; also die
Modi der Geschichtsnutzung als Emotionalisierungsregime. Mit Affekten aufladbare
mittelalterliche Uberreste erscheinen als Besuchsziele schon in Reiseberichten des ausgehenden
16. Jahrhunderts, wenn auch noch in Nebenrollen. Michel de Montaigne besichtigte auf seiner
Reise nach Italien das Geburtshaus von Jeanne d’Arc ebenso wie die Grabstitten legendirer
Helden aus dem Rolandslied. Die grosse Zeit der gotischen Ruinen begann mit den Romantikern
im 18. Jahrhundert. Seit dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts wurden historische Uberreste
immer starker zu touristischen Attraktionen, aber in einer recht spezifischen Funktion - als
nationale Monumente einer kollektiven Vergangenheit, als historische Referenzen auf kollektive
Abstammungen in der ersten Person Plural. In der touristischen Expansion nach dem Zweiten
Weltkrieg dagegen dominiert ein neuer Modus: die Personalisierung auf der Rezipientenseite.
Auch diese neue Form von Geschichtsnutzung kommt nicht ohne Kollektive als Hintergrund-
Protagonisten aus (,,die Wikinger®, , die Kreuzfahrer®, ,,die Urschweizer* o0.4.). Sie bietet aber
flexible Geschichten, in die sich der Besucher oder die Besucherin innerhalb bestimmter Grenzen
personlich eintragen kann — nicht mehr kollektive, sondern personalisierte affektive Bindung. In
ihr bleibt auch elastisch, in welcher Beziehung der Tourist zum besuchten Uberrest steht oder
stehen mochte. Besichtigt wird (beinahe) jede Form des Historischen, und zwar problemlos eben
nicht als ,,eigene® Geschichte, sondern als Zeichen fir die anderer Leute. Tourismus am Beginn
des 21. Jahrhunderts prisentiert fast keine linearen Abstammungsgeschichten in der ersten
Person Plural mehr, sondern aktualisierte Wiederholung und Rekombination pittoresker
historischer Elemente in einem aktualisierten und dabei medial maximal verbreiterten ,,Jetzt™.

Diese Wiederholung — durchaus im doppelten Sinn von Reproduktion und
Neuerschaffung — geschieht in Form von Nach-Spielen im Namen gesteigerter Authentizitit; und
das wire mein dritter Ansatzpunkt. Daher die in den touristischen Geschichtsinszenierungen
prominent hervorgehobenen Verweise auf das Originale, die geldufigen Wendungen vom
historischen ,,Originalschauplatz® oder, noch schéner, vom ,,Originalkostim®, die ,,Erlebnisse*
erzeugen. Touristische Inszenierungen historischer Ereignisse, Monumente und Personen treten
in direktem Anschluss an Historiendrama, -roman und —film explizit als
Empfindungserzeugungsinstitutionen auf. Offeriert wird damit eine besondere Dienstleistung,

nimlich echte, authentischere Gefuhle. Ein Plakat fiir das schweizerische Freilichtmuseum



Ballenberg von 1994 bringt den Mechanismus auf den Punkt: ,,Wo die Vergangenheit noch ein
Erlebnis ist* - ein doppelter Komparativ, der sich ebenso auf den unauthaltsamen Verlauf der
Zeit wie auf die Intensitit der Empfindungen bezieht.

Die komplexen Assemblagen der touristischen Inszenierungen von historischem Material
sind moglicherweise grotesk, bizarr und aufdringlich. Aber irrelevant sind sie nicht — allein schon
aus 6konomischer Sicht. Die Logik der Substitution (wenn keine befriedigenden echten alten
Monumente und Uberreste da sind, dann miissen eben welche hin, die so aussehen und ihre
Funktion fur alle zufriedenstellend erfillen kénnen), das Phinomen der Zeitfalte (das
Monument, das mehreren Zeitschichten gleichzeitig angehért und sie sozusagen zur Deckung
bringt, miteinander verklebt und vermischt) und das medial vervielfaltigte ,,Erlebnis sind alles
Formen der Reprisentation der Vergangenheit, die fir den modernen Tourismus kennzeichnend
sind.

Ich wiirde vorschlagen, Zeitfalte, Personalisierung und Erlebnisservice als Faktoren zu
beschreiben, die neue Phinomene der Darstellung von Mittelalter produzieren. Uberreste der
Vergangenheit konnen sich dabei gleichzeitig als Ort eines originalen Fragments — ,,Hier war es!*
- und als ihre eigene optimierte Wiederholung qua explizierter Sehenswiirdigkeit — ,,So war es!* —
prisentieren, sich also simultan in mehreren Zeitebenen befinden; stark emotional aufgeladen,
aber ohne feste Bindung. Intensive Gefthlseffekte werden als ,,Erlebnis® selbst zum Reiseziel,
miussen dabei dabei beliebig rekombinierbar bleiben. Die Darstellungsform nimmt die Form
einer Schleife an, eines loops im Modus des Als-ob: In die Zeit zurtickreisen, um wieder in der
eigenen Gegenwart anzukommen, um erneut zuriickzugehen. Fir solche Phinomene der
Wiederholung und Vergleichzeitigung hat der franzésische Kurator und Kunsttheoretiker
NICOLAS BOURRIAUD vor einigen Jahren den Begriff ,,Postproduktion geprigt. Damit sind nicht
jene Arbeitsschritte in der Filmproduktion gemeint, mit denen bereits belichtetes Material
nachtriglich bearbeitet wird. Postproduktion steht vielmehr fir einen Modus der Aneignung
kulturellen Materials, der nicht mehr — wie beim Zitieren oder Sampling — das Schwergewicht auf
Benennung und Verfremdung legt, sondern diese Referenzen weglisst zugunsten freier und
unkommentierter Kombinatorik. Die Grenze zwischen dem Konsum der Produkte anderer und
der Erzeugung eigener 16st sich auf, die Auswahl wird selbst zum Inhalt.’

Mit dem vertrauten Theoriebesteck der Erinnerungskultur lassen sich diese Effekte (und
der damit verbundene exquisite Kitsch) nur sehr unvollstindig beschreiben. Ich wiirde

vorschlagen, es anders herum zu versuchen - vom Banalen her. Die touristischen Bilderwelten

3 NICOLAS BOURRAUD: Postproduction. Culture as Screenplay: How Art Reprograms the World, New York 2002
(franzosisches Original Paris 2001). BOURRIAUD bezieht sich allerdings auf zeitgendssische Kunst und Musik, nicht

auf den Umgang mit Historischem.



von neu gebauter historischer Atmosphire und wieder aufgefiihrten historischen Ereignissen
erzielen ihre Wirkungen offensichtlich nicht trotz, sondern wegen ihrer Artifizialitit. Sie sind
stark von Material geprigt, dass die beiden grossen Geschichtsgefithlsgeneratoren der Moderne,
der historische Roman und der historische Film, vorgeformt und bereitgestellt haben. Ihre
Ableitung aus bereits vertrauten anderen Bildern, wie ,,richtige® oder ,,originale* historische
Ereignisse auszusehen und abzulaufen haben, zeigen sie auch selbstbewusst vor. Die Variation
bekannter Reproduktionen und die Abhangigkeit der Artefakte von ilteren, vereinfachten und
plakativ variierten literarischen und filmischen Vorbildern ist deswegen kein Hindernis, sondern
eine Bedingung der Wirkung dieser Imaginationen vom ,,Friher®. Fur touristische

Geschichtsbilder ist Kiinstlichkeit kein Hindernis, sondern ein Méglichkeitsreservoir.

Wie lisst sich dieser Ansatz operationalisieren? Wie KARIN STOBER in ihrem Beitrag in diesem
Band beschreibt, wird im Rahmen der baden-wiirttembergischen Landesausstellung von 2014 an
eine ganze Kette von Veranstaltungen an den 600. Jahrestag des Konstanzer Konzils erinnern,
das von 1414 bis 1418 in der Stadt am Bodensee getagt hat. Auf den offiziellen websites des
Jubildums wird das Konzil vollmundig als ,,Gipfeltreffen des Mittelalters” oder sogar als ,,grosster
Kongress des Mittelalters* bezeichnet.” Seine Vorgeschichte, sein Ablauf und seine Ergebnisse
diirfen mittlerweile als gut erforscht gelten; ihnen sind in den letzten vierzig Jahren eine Fiille von
wissenschaftlichen Publikationen gewidmet worden, ebenso seiner offiziellen
spatmittelalterlichen Historiografie, der ab 1420 entstandenen Konzilschronik des Ulrich von

Richenthal, die 1483 auch im Druck erschienen ist.’

* www.konstanzer-konzil.de/web/index.php/de/ausblick/landesausstellung-2014 und www.konzil-
konstanz.de/historie/konzilgesch/konzilgesch.html (beide zuletzt besucht am 19. Mirz 2012).

5 THOMAS RATHMANN: Geschehen und Geschichte des Konstanzer Konzils. Chroniken, Briefe, Lieder nnd Sprache als Konstituenten
eines Ereignisses, Minchen 2000, und die breit angelegten Beitrige bei HERIBERT MULLER und JOHANNES HELMRATH
(Hrsg.): Die Konzilien von Pisa (1409), Konstanz, (1414-1418) und Basel (1431-1449). Institution und Personen, Ostfildern
2007; siche bereits die dlteren Synthesen von REMIGIUS BAUMER: Die Erforschung des Konstanger Konzils, in: Das
Konstanzer Kongil. Hrsg. von REMIGIUS BAUMER, Darmstadt 1977; WALTER BRANDMULLER: Das Konzil von
Konstanz 1414-1418, 2 Bde., Paderborn etc. 1991-1997; zum Chronisten zuletzt Chronik des Konstanzer Konzils 1414-
1418 von Ulrich Richental. Hrsg. von THOMAS MARTIN BUCK, Ostfildern 2010. Dem Konzil als europdischem
Medienereignis hat sich zuletzt im September 2011 eine Tagung des Konstanzer Arbeitskreises fiir mittelalterliche

Geschichte gewidmet, deren Ergebnisse noch nicht publiziert sind.



Reizvoll am Konstanzer Konzil als Erinnerungsereignis im 21. Jahrhundert ist der
Vergleich zu ilteren Jubilien. Bereits sein 550. Jahrestag 1964 wurde mit einer Reihe von gut
dokumentierten Gedenkveranstaltungen begangen und in Festschriften gewiirdigt, ebenso die
Wiedereréffnung des renovierten Konzilsgebiudes 1970.° Als der Stadtarchivar OTTO FEGER sich
noch einige Jahre frither, 1958, am Beispiel des Konzils Gedanken tiber die Wechselbeziehungen
zwischen Fremdenverkehr und Geschichte machte, konnte er auf eine Fulle von Material
zurtickgreifen. Seit dem touristischen Boom des ausgehenden 19. Jahrhunderts waren in
Konstanz systematische Anstrengungen unternommen worden, erhaltene mittelalterliche
Baudenkmiler zu restaurieren, fertigzubauen (eine neogotische Turmspitze fir das Konstanzer
Miinster) und fir den Fremdenverkehr zu adaptieren (das ehemalige Dominikanerkloster wurde
in ein luxuriéses Hotel umgebaut). Denkmiler, historistische Gebdude wie die monumentale
neogotische Oberpostdirektion und vor allem spektakulire Fassadenmalereien im ,,historischen
Stil” sollten Ereignisse aus der verschwundenen Vergangenheit wieder im Stadtbild sichtbar und
gegenwirtig machen, und zwar so uniibersehbar wie méglich — das Konzil stellte dabei ein
beliebtes Sujet dar.” Die Stadt Konstanz kann als Musterbeispiel fiir die nachtrigliche Erfindung,
Stilisierung und Komplettierung einer pittoresken stidtischen Mittelalteridylle zwischen
Nationalgeschichte und Tourismus gelten, und dasselbe gilt fur die Lesart des Konstanzer
Konzils als vermeintliche direkte historische Grundlage fiir die Europiische Union des 21.
Jahrhunderts, wie Stadtbtrgermeister und Konstanzer Abgeordnete des Europaparlaments in
einer Presseaussendung im Januar 2012 verkiindeten. Das Motto der offiziellen
Jubildumsveranstaltungen lautet dementsprechend ,,Europa zu Gast®: eine Art Aufforderung, in

der sich das 15. Jahrhundert mit dem 21. vermengt.”

6 OTTO FEGER: 550 Jabre seit dem Konstanzger Konzil, in: Konstanzer Almanach 10 (1964), S. 11-18; Das Konzil von
Konstanz. Beitrége zu seiner Geschichte und Theologie. Festschrift. Hrsg von AUGUST FRANZEN und WOLFGANG MULLER,
Freiburg i. Br. 1964; Konzil der Einbeit. 550-]abr-Feier des Konzils zu Konstanz, Karlsruhe 1964; Festschrift zur
Wiedereriffnung des Konzilgebdudes 15. Mdrz 1970. Hrsg. von der Stadt Konstanz, Konstanz 1970.

7 OTTO FEGER: Konstanger Fremdenverkebr zur Zeit des grossen Konzils. Ein modernes Thema in bistorischer Fassung, in:
Konstanzer Almanach 4 (1958), S. 42-46; HEINRICH FINK: Bilder vom Konstanzer Konzil, Heidelberg 1903; BETTINA
VOGES: Profane Wand- und Fassadenmalerei in Konstanz am Bodensee im 19. und 20. Jabrhundert als ,, Zeuge stidtischen
SelbsthewnfStseins“, Freiburg i. Br. 1990; GERT ZANG: Konstanzg in der grossherzoglichen Zeif, Konstanz 1994, S. 311-314;
JURGEN KLOCKLER und NOBERT FROMM: Konstanz in friiben Fotografien. Bilder ans der Sammiung Wolf, Ostfildern 2003;
GERT ZANG: Kleine Geschichte der Stadt Konstanz, Leinfelden 2010, vor allem S. 143-163.

8 WALTER RUGERT: Eurgpa zu Gast in Konstang. Konstanz, bereitet sich anf das Konziljubilanm 2014—2018 vor, in: Konstanger
Almanach 55 (2009), S. 22 f.; www.konstanz.de/rathaus/medienportal/mitteilungen/03411/index. html?lang=de
(zuletzt besucht am 19. Mirz 2012).



Es ist reizvoll, den Konstanzer Feierlichkeiten ein zweites, ganz anders stilisiertes
Jubildium gegentiberzustellen: den 700. Jahrestag der Schlacht am Morgarten, der 2015 in den
Kantonen Zug und Schwyz mit umfangreichen Feierlichkeiten begangen werden wird. Wahrend
in Konstanz die urbane und europiische-kosmopolitische Variante des touristischen
Mittelalterstereotyps inszeniert wird, mit starken Beziigen auf religiose Inhalte, ist die Schlacht am
Morgarten ein explizit national und militirisch aufgeladenes historisches Ereignis; ein
Musterbeispiel fiir die Stilisierung eines urtiimlich-ldndlich-lokalen Mittelalters ohne starke
christliche Elemente. Auch vom historischen Quellenbefund her kénnten die beiden Ereignisse
kaum gegensitzlicher ausfallen. Im Gegensatz zum Konstanzer Konzil, tiber dessen Ablauf eine
Fiille zeitgendssischer und sehr detaillierter Ubetlieferungen vorliegt, gibt es iiber den genauen
Ablauf der Ereignisse in Morgarten so gut wie keine zeitnah tberlieferten Informationen. Trotz
intensiver Bemithungen der patriotischen Geschichtsforschung des 19. und 20. Jahrhunderts ist
der eigentliche Ablauf der militirischen Auseinandersetzung zwischen den Innerschweizern und
dem Habsburger Landesherrn heute weiterhin unbekannt. Die Ereignisse am Morgarten sind in
keiner urkundlichen Quelle erwihnt, die vor dem Jahr 1400 entstanden ist. Die dltesten
detaillierten chronikalischen Berichte der Schlacht, in den 1340er Jahren entstanden, liefern keine
Schilderungen faktischer Geschehnisse, sondern literarisch-moralisierende Darstellungen und
lehnen sich eng an Bibelstellen an. Spatere Schilderungen in Chroniken des 15. und vor allem des
16. Jahrhunderts sind deutlich durch jiingere politische Ereignisse gefirbt und iiberlagert. Uber
namentliche Teilnehmer und Opfer der Schlacht liegen keine verlasslichen Angaben vor, ebenso
wenig wie tiber den Ort, an dem sie stattgefunden hat. Archiologische Funde fehlen.” Das
historische Ereignis ist eine Leerstelle.

Gerade dieses Vakuum hat zu einer Fille von spiteren nachtriglichen Inszenierungen,
Ausschmiickungen und Bebilderungen der Ereignisse am Morgarten gefiihrt. Sie reichen von den
Bilderchroniken des 16. Jahrhunderts Gber historische Festspiele und theatralische
Visualisierungen wie dem Fresko des Schwyzer Rathauses 1891 und dem 1908 errichteten
Schlachtendenkmal bis zu dem 1941 gedrehten Film Landammann Stanffacher, alle mit

betrichtlicher Wirkung bis in die Gegenwart.'” Morgarten als mittelaltetlicher Erinnerungsort ist

9 Siehe den knappen Uberblick bei Roger Sablonier: 1V aterkindische Schatzsuche nnd Archéologie am Morgarten, in: Fund-
Stiicke, Spuren-Suche. Hrsg. von Adriano Boschetti-Maradi u.a., Berlin 2011, S. 611-631; ausfiihrlicher Roger Sablonier:
Griinderzeit obne Eidgenossen. Politik und Gesellschaft in der Innerschweiz um 1300, Baden 2008, vor alem S. 141-162; siche
auch die iltere Darstellung von Maria Schnitzer: Die Morgartenschlacht im werdenden schweigerischen Nationalbewusstsein,
Zirich 1969.

10 JOSEF WIGET: Morgartenkrieg, in: Histotisches Lexikon der Schweiz, www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D8726.php.

Zum Denkmal CHRISTOPH HENGELER: Der dritte Morgartenkrieg, Zirich 1990; BEATRICE SUTTER: Morgarten. Ein



heute mit seinen modernen patriotischen Re-Inszenierungen — etwa dem seit 1912
durchgefiihrten Morgartenschiessen — und touristischem Standortmarketing zu einem
faszinierenden, aber unauflésbaren Konglomerat aus sehr unterschiedlichen Geschichtsbildern
verschmolzen. In einer im Januar 2010 in Zug durchgefiihrten offiziellen Anhérung zu den
geplanten Jubildumsfeiern, an der ich teilnehmen konnte, wurden von Seiten politischer
Entscheidungstriger in Schwyz und Zug die Ambivalenzen dieser dlteren Geschichtsbilder offen
angesprochen, nicht zuletzt unter dem Eindruck der Instrumentalisierung anderer Innerschweizer
Mittelalterjubilien durch Rechtsextremisten der letzten Jahre. Wihrend aber die konkrete
Ausgestaltung der Feier weiterhin offen blieb, war das historische Jubilium als Chance zur
Forderung des Tourismus unstrittig.

Sowohl Konstanz wie Morgarten werfen eine Reihe von interessanten Fragen auf. Woher
werden am Beginn des 21. Jahrhunderts die Vorbilder fiir wirkungsvolles historisches Aussehen
bezogen? Welche riick-, um- oder neugebauten historischen Kulissen werden bei diesen Jubilden
eingesetzt? Re-enactments von einzelnen (fiktiven oder tatsichlich belegbaren) Ereignissen aus
der Geschichte im Rahmen touristischer Nutzung haben eine komplexe Vorgeschichte, die bis zu

Festumziigen, ,,Geschichtsdramen® und ,,lebenden Bildern* im 19. Jahrhundert zurtckreicht.

Eine solche praktisch ausgerichtete Perspektive riickt ausserdem Aspekte in den Blick, die der
ausschliessliche Fokus auf ,,Diskurse® und ,,Geschichtsbilder* leicht zum Verschwinden bringt.
Fir die Frage nach dem Gebrauch des Mittelalters im 21. Jahrhunderts sind deswegen nicht nur
die offiziellen Jubiliumsveranstaltungen — Ausstellungen, Kataloge, Festakte, Ansprachen,
Fihrungen, Vortrige — aufschlussreich, die in Konstanz und Morgarten von Institutionen vor
Ort organisiert werden, gewohnlich im Rahmen 6ffentlicher Trigerschaften. Ebenso interessant

sind die Marketing-Konzepte von ,,Konzil*“ und ,,Schlacht, mit denen sie auf Plakaten, Flyern,

Broschiiren und websites beworben werden, die Angebote privater touristischer Dienstleister.

Das Fazit ist naheliegend. Ein mittelalterliches Ereignis im 21. Jahrhundert ist die Verkntpfung
von Vervielfiltigungsketten, die Historienmalerei, Theater, Romane und Kinofilme tiber
Reisefithrer und Tourismuswerbung mit Fiihrungen, Re-enactments, Ansichtskarten und

Souvenirs verbindet. Die touristische Nutzung von historischem Material macht auf manchmal

Erinnerungsort wischen Geschichte und Tradition, in: Zng erkunden. Zng 650 Jabre eidgendssisch, Zug 2002, S. 280-301, und
100 Jabhre Morgartendenkmal. Monument, Zankapfel und Touristenattraktion. Hrsg. von THOMAS BRUNNER u.a., Schwyz
2008.



durchaus verstorende Weise deutlich, wie elastisch die vermeintlich feste Zeitlichkeit ausfallen
kann; als "Wiederentdeckung", Restaurierung, Vervielfiltigung, Retroaktivierung,
Wiederauffithrung — die nachtrigliche Erzeugung von Vergangenheit nach den jeweiligen
Bedurfnissen. Wenn man Tourismus als Maschine beschreiben will, die aus Fiktionen
okonomische Wirklichkeiten produziert, dann wird auch klar, dass diese Postproduktion von
Vergangenheit nicht nur auf Bildern und Medien beruht, sondern eine ganze Menge Materielles
braucht, um Wirkungen zu erzielen: Menschliche Arbeit, technische Apparate und eine ganze
Menge Geld, vorzugsweise dasjenige anderer Leute.

Touristische Inszenierung sind natiirlich vor allem eines: Alltag — in gewisser Weise zu
nahe, zu vertraut und zu banal, um bislang die Aufmerksamkeit der Geschichtswissenschaft in
dem Ausmass zu wecken, die dem Phinomen eigentlich angemessen wire. Deswegen taugt ihre
Erforschung als Realititskontrolle, als Selbstbefragung der eigenen Expertenkultur: Welche
Phinomene der Wirklichkeit lassen sich mit den vertrauten theoretischen Kategorien der
Geschichtswissenschaft nicht beschreiben, weil sie nicht in ihr Selbstverstindnis integriert sind?

"Banal" — ich habe das Wort mehrfach gebraucht - ist freilich ein interessantes Wort mit
einer noch interessanteren Geschichte. Im 18. Jahrhundert ins Deutsche eingewandert, ist es
abgeleitet vom ban des mittelalterlichen Franzosisch, dem Recht des Feudalherren, seinen
Untertanen die Nutzung bestimmter Dienstleistungen und Institutionen zwingend
vorzuschreiben. Banal im eigentlichen Sinn wire also das Resultat eingeschrinkter Wahl — etwas,
das man sich selbst nicht ausgesucht hat. Das kann einem schon bekannt vorkommen: auch, aber

nicht nur als Tourist vor Sehenswiirdigkeiten aus dem Mittelalter.



